
“O velho Inácio makuxi” e a “lenda indianizada de Noé”:

uma hipótese sobre o rapsodo de Macunaíma

Alexandre Nodari

Professor adjunto de Literatura Brasileira/Universidade Federal de Santa Catarina

https://orcid.org/0000-0001-9519-145X

alexandre.nodari@ufsc.br

À Sonyellen Fiorotti, Sony Ferseck, Wei Paasi, 

pessoa múltipla, pelo auxílio e pela amizade

“Fui eu que quis ir fazer a nossa história”

(Makunaimî citado por Jaider Esbell)

1. Logo no início da viagem que será fonte de Do Roraima ao Orinoco, Koch-Grünberg 
conhece um de seus interlocutores e guias fundamentais. “No pequeno espaço” do batelão 
“mantido livre para descarregar”, lemos na entrada de abertura do diário-relato que forma 
o primeiro volume da obra, “vadiam alguns índios que pertencem à tripulação e que, 
ocasionalmente, prestam serviço como pilotos” (2022, I, p. 30). “São”, continua ele, “índios 
Makuxi1 do Uraricoera, sujeitos feios de rostos grosseiros” (Koch-Grünberg, 2002, I, p. 31), 
caracterização que reaparecerá nas linhas que abrem Macunaíma, de Mário de Andrade.2 

1	 Atualizei a ortografia dos etnônimos indígenas em todas as suas ocorrências, mesmo naquelas que 
constam em citações, com exceção apenas dos títulos de livros ou artigos. 

2	  “[U]ma criança feia” nascida, justamente, como se sabe, no Uraricoera (Andrade, 1988: 5). É provável 
que Mário remeta também à descrição dos “Tapanhunas” (provavelmente os Nambikwara) feita por 
Zozoiaça, liderança paresi, ao padre salesiano Nicaláo Badariotti, que a menciona de forma indireta 
em sua Exploração no norte do Mato Grosso, região do Alto Paraguay e planalto dos Parecis: “Zozoiaça”,  
diz Badariotti, “descrevendo os Tapanhunas, dizia que são negros, de aspecto horrível e que urram 
como feras” (citado em Canova, 2003, p. 68) (lembre-se que Macunaíma “era preto retinto” e que um 

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 382-423.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

383

Entre esses Makuxi, “o mais velho deles, Inácio, um homem muito cortês e de expressão 
bondosa (...) sabe muito sobre as tribos do alto Uraricoera” e com ele o antropólogo “logo” 
faz “amizade”: “Ele é chefe de Santa Rosa, um dos últimos estabelecimentos dos Makuxi 
no Uraricoera. Eu lhe pergunto se gostaria de viajar comigo por alguns meses e digo que 
pago bem. Não parece avesso à ideia e diz que ‘conversaremos’ a respeito com Neves 
em São Marcos” (Koch-Grünberg, 2002, I, p. 31). Inácio, junto a outros Makuxi, acabará 
acompanhando o alemão em boa parte da expedição, que passa, inclusive, pelo local onde 
o ancião era chefe: “Antigamente havia aqui uma grande aldeia indígena, Santa Rosa, uma 
ex-missão, sob o chefe Inácio. Ainda se pode reconhecer o local pelo extenso desmatamento 
que se estende ao longo da margem. O monstro Bessa acabou com ela” (Koch-Grünberg, 
2002, I, p. 160). Do mesmo modo que, na rapsódia, Piaimã é um “regatão”, o “monstro” é 
um fazendeiro, como ficamos sabendo um pouco antes:

o fazendeiro Bessa, um canalha pior do que Quadros3, autor de vários 
assassinatos. Matou um colono branco traiçoeiramente, a tiros. Auxiliado 
por capangas, assassinou três índios Purukotó e um Máku [Hup D'äh]. 
Quando Galvão4 veio para cá, havia aqui e na ilha Maracá muitos índios 
das mais diferentes tribos. Bessa os expulsou de suas casas e de suas 
plantações porque a terra lhe pertence. Queimou suas casas na época das 
chuvas. Essa pobre gente fugiu dele para a mata, sem proteção contra a 
umidade, ficou com febre e muitos, especialmente as crianças, morreram. 
Por isso é que existem apenas tristes restos das tribos em torno de 
Maracá. É verdade que Bessa foi acusado, mas foi absolvido graças ao 
testemunho de alguns bons amigos que ele tem no partido do governo 
(Koch-Grünberg, 2002, I, p. 156; grifo no original).

personagem chamado justamente Zozoiaça aparece no livro [Andrade, 1988, pp. 159ss]). A repetição 
dessas descrições (às quais poderíamos acrescentar outras tantas análogas) na rapsódia, porém, é feita 
pela boca do próprio caracterizado, já que  ficamos sabendo no “Epílogo” que Macunaíma é o narrador 
primário, o que muda tudo. Afinal, ao reproduzir, i.e., citar a perspectiva alheia sobre si, a descrição 
ganha uma reflexividade crítica e irônica, um efeito de estranhamento como se fosse um espelho que 
devolve a forma de Koch-Grünberg (tomado como metonímia dos brancos) de ver os indígenas: aos 
olhos brancos, os outros, ainda mais os outros dos outros (como os Tapanhunas), são feios, de aspecto 
horrível, pretos...

3	 “O português Luís Gomes Freire de Quadros, dono da Fazenda Tipucu, no Tacatu, (...) famoso por sua 
violência (...). Esse Quadros é pior dos piores na região do rio Branco (...). É, sob todos os aspectos, um 
homem perverso, um terror para a população indígena. Incendiou numerosas malocas por motivos 
mesquinhos e induziu muitos índios a emigrar para a Guiana Inglesa. Mas ele é capitão da milícia 
brasileira e goza da proteção do governo!” (Koch-Grünberg, 2022, I, p. 146; grifos no original). Se 
Quadros era o “pior dos piores” e Bessa, um “canalha pior” do que ele...

4	 Manuel Galvão era dono de uma igarité usada na expedição e abrigou Koch-Grünberg em sua casa, em 
Livramento: “um branco do Rio Grande do Norte em seus melhores anos, é um homem muito simpático. 
Vive aqui há 19 anos e goza de grande confiança em todo o rio, também junto aos índios, de quem é 
um amigo verdadeiro. Sua mulher, uma Wapixana, lhe deu quatro meninos magníficos e uma filhinha, a 
caçula e preferida do pai” (Koch-Grünberg, 2022, I, p. 156).

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

384

Qualquer semelhança com o cenário desolador do Uraricoera de Macunaíma após 
o retorno do herói não é mera coincidência... Contudo, como na rapsódia, na qual, em 
meio à desolação, emerge o papagaio, que “preservava do esquecimento os casos e a fala 
desaparecida”, contando “as frases e feitos do herói” (Andrade, 1988, p. 168), em meio 
às violências, torturas e espoliações promovidas pelos Bessas e Quadros, emergem os 
narradores indígenas, que impedem, num gesto de resistência, com as “histórias vivas” 
dos mitos que contam que o passado ancestral, e, com ele, a possibilidade de presente e 
futuro dos povos nativos, naufraguem pela violência da colonização: vozes sobreviventes, 
contra o fim da história (cf. Sterzi, 2022, pp. 121ss).5 É assim que, justamente na passagem 
em que narra com indignação os desmandos de Quadros (“Pobre povo sem direitos! Pobre 
país onde coisas como essas acontecem, e até muito piores, sem que as autoridades se 
oponham a elas, ainda por cima protegendo os malfeitores!” [Koch-Grünberg, 2022, I, p. 
148]), Koch-Grünberg relata a gênese do segundo volume de Do Roraima ao Orinoco, a 
saber, a coletânea de mitos transmitidos por Akúli e Mayualuaípu:

José-Mayuluaípu me contou lendas de sua tribo. Conhece muitas delas. 
Diz que seu pai, que Neves chama de papagaio por ser muito falador, 
conhece muitas mais. Ele me conta dos feitos do pérfido herói da tribo, 
Makunaíma; do grande dilúvio; do grande incêndio que destruiu toda 
vida humana; de um homem que teve, aqui na terra, uma das pernas 
decepadas por sua mulher adúltera; ele então foi para o céu e ainda hoje 
pode ser visto nas Plêiades, no grupo Aldebarã e numa parte de Órion. 
As mulheres se saem mal nessas lendas indígenas. Há muito tempo, 
existia uma mãe malvada, que jogou seus cinco filhos num buraco e fugiu 
com seu amante; além dessa, havia uma sogra má e muito indecente em 
relação a seu genro. Todas são castigadas. Ele também me conta histórias 
engraçadas, fábulas de animais: da tartaruga inteligente, da anta burra, da 
onça burra, do abutre burro, do veado burro. E ainda muitas outras. É um 
material interessante e valioso que, como já posso reconhecer, tem muitos 
paralelos com as lendas de outras tribos, não só na própria América do 
Sul, mas também na parte norte desse grande continente (2022, I, p. 148; 
grifo no original).

5	 Lembre-se que as “as lágrimas (...) dos olhinhos azuis” de Macunaíma que, em sua subida aos céus, 
“pingavam (...) sobre as florzinhas brancas do campo”, tingem-nas “de azul”, dando origem aos “miosótis” 
(Andrade, 1988, p. 164), i.e., às flores popularmente conhecidas como Não-me-esqueças. “Se a história 
de Macunaíma”, diz Eduardo Sterzi (2022, p. 84), “revela-se, ao fim, a história de um massacre (os 
genocídios indígena e africano, ambos ainda em curso, são sintetizados no episódio da tribo extinta), é 
também, antes e depois do fim, a história de um desejo de sobrevivência e libertação, de quem, diante 
da morte e do ‘silêncio imenso’ que ela deixa, tem força de dizer que não veio ao mundo ‘para ser pedra’ 
— e  que, assim, se faz canto e constelação”.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

385

Estamos diante de uma versão in nuce do material que comporá “Mitos e lendas dos 
índios Taulipáng e Arekuná”, incluindo o exercício comparativo, sugerido na passagem, 
entre mitologias, que, intitulado “Parentescos e analogias”, se segue à coletânea: composto 
de comparações “entre os mitos karib e aruaque, e entre estes e os mitos de várias outras 
etnias”, o ensaio traça, nas palavras de Sérgio Medeiros, “uma ampla rede de influências e 
coincidências que antecipa de certa maneira as análises intertextuais empreendidas pelo 
estruturalismo”, constituindo um possível “esboço de uma leitura intertextual da mitologia 
sul-americana”, que talvez “tenha de algum modo auxiliado Mário de Andrade a conceber 
e elaborar a sua ‘súmula literária’ das tradições orais do Brasil” (Medeiros, 2002, p. 25, 
26), ou seja, a reunião de material etnográfico de proveniência diversa em Macunaíma. 
Além disso, estamos também diante de uma versão in nuce, uma espécie de sinopse, de 
mitos presentes na rapsódia, das violências de gênero e da vingança feminina (cf. Aguilar, 
2022), para não falar da remissão ao papagaio (re-)contador... 

Contudo, imediatamente depois dessa passagem do relato de Koch-Grünberg (re)
aparece um outro narrador:

Certa noite, o velho Inácio se junta a nós. Também quer contar histórias: 
“Nuá mandou construir um barco grande e avisou todos os animais, onça, 
veado, anta capivara e outros, todos os animais da terra. Ele avisou também 
as pessoas: ‘Tudo vai afundar na água!’. Mas as pessoas disseram: ‘É 
mentira!’. Nuá fez um barco grande e mandou todos os animais entrarem 
nele, também plantou lá dentro todas as frutas, especialmente bananas, 
milho, mandioca, caju e outras. Ainda hoje, pode-se ver o barco do outro 
lado do Roroíma, uma rocha grande com um grande bananal junto dela. 
Nuá disse para as pessoas: ‘Vocês vão ser transformadas em delfins e 
peixes e cobras d’água e tartarugas!’. As pessoas, Majonggóng, Makuxi, 
Taulipáng, Wapixana, Sapará, Wayumará, Máku e outras, acreditaram 
em Nuá. Todos os outros viraram bichos que vivem n’água. Então veio 
muita água do Roroíma e alagou tudo. As pessoas que Nuá tinha avisado 
disseram: ‘Não vamos fazer barcos, vamos subir nas árvores!’. Elas foram 
transformadas em formigas, tocandiras, talvez também em borboletas. 
Agutipuru (esquilo) subiu numa inajá alta, e é por isso que até hoje 
ele gosta tanto dos frutos dessa palmeira. Outras pessoas subiram em 
árvores e viraram todo tipo de macaco, bugios, macacos de cheiro e 
outros. Por isso é que, até hoje, os macacos se parecem com os homens. 
Outros foram transformados em pássaros. O tamanduá, que naquela 
época ainda era gente, disse: ‘No que é que eu vou me transformar agora? 
Cutia, paca, anta, todos esses bichos são comidos. Isso eu não quero ser. 
Vou virar tamanduá, esse as pessoas não comem!’. Um outro fez a mesma 
coisa e virou onça; um outro, raposa; bichos que não se comem; esses 
eram os espertos! Todos os pássaros foram para o céu, mutum, urubu, 
passarão, garça e outros. Dizem que o céu tem um buraco, o portão para 
esses bichos. Tudo ficou alagado e veio a noite; por muito tempo o sol 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

386

não brilhou. Então Nuá disse (ou será que foi Jesu Cristo?): ‘Quando for 
de manhã vocês devem saber cantar!’. Ele disse isso para os papagaios, 
araras, cutias, antas, para todos os bichos, para bugios, mutuns e outros. 
Um dia, agutipuru estava comendo frutos de inajá e passou os caroços 
sobre seu membro. Aí, alguns pelos ficaram presos neles. Por isso é que, 
até hoje, o caroço tem fios. Agutipuru jogou um fruto de inajá na água, 
para ver se ela estava baixando. A fruta fez ‘ting’; sinal de que ainda tinha 
muita água. Agutipuru fazia isso toda noite, por muito tempo. Um dia, a 
fruta fez ‘pong’. Então agutipuru percebeu que a água estava baixando. 
Aí, a água baixou tanto, que a fruta da inajá fez ‘pau’ quando ele jogou 
outra na água. Então agutipuru percebeu que a fruta tinha caído em chão 
seco. Então o bugio cantou primeiro, depois o galo, o mutum e todos 
esses pássaros que cantam de manhã, de madrugada. O dia clareou; o 
sol apareceu de novo. Então Nuá mandou o urubu, que naquela época 
ainda era uma pomba, ver se a terra estava seca. O pássaro ficou bastante 
tempo fora e comeu muitos bichos, especialmente peixes que estavam 
estragados. Ele ficou sujo, preto de lama, e fedia, e virou urubu. Então 
Nuá mandou uma pomba pequena atrás dele, para ver o que ele estava 
fazendo, já que ele demorava tanto. Ela não fez como o urubu, mas voltou 
e contou para Nuá. Então Nuá disse para o urubu: ‘Você está sujo demais! 
Não quero mais você! Agora você pode viver sempre assim!’. Então ele 
ficou sendo um abutre. A pombinha disse: ‘A terra está seca’. Então Nuá 
veio lá do céu com sua canoa. Antes disso, ele ainda mandou o gavião, o 
coró-coró, a garça, todos esses pássaros que ainda hoje gostam de andar 
na lama e comem carne estragada e peixes. Todos ficaram e não voltaram 
mais. Então ele mandou o veado e disse para ele: ‘Cuidado! Lá tem muita 
formiga! Deixe, primeiro, elas irem embora!’. Mas o veado era teimoso e 
disse: ‘Isso não faz mal nenhum!’. Naquela época, ele ainda tinha carne na 
parte de baixo das coxas. Então as formigas comeram a carne dele, e até 
hoje ele corre com pernas finas. As formigas também comeram a carne 
da perna do veado-mateiro. Nuá disse que era para ele se apressar; por 
isso é que o veado corre até hoje. Nuá disse para os bichos: ‘Deixem que 
fiquem mais seco; deixem as formigas ir embora primeiro!’. Mas os bichos, 
veados, antas, não esperaram e, por isso, as formigas comeram a carne 
das pernas deles. Então Nuá — ou Jesu Cristo? — disse para os veados, 
antas e todos os outros animais de caça: ‘Quando vocês encontrarem 
pessoas, não fujam delas, mas falem com elas! Não tenham medo!’. Então 
o macaco disse: ‘Não acreditem nele, fujam dos homens!’. Os animais 
seguiram o conselho do macaco e, por isso, até hoje são mortos pelos 
homens. Senão, seriam amigos até hoje” (2022, pp. 148-150; itálicos no 
original; negritos nossos).

O mito, a variação do mito de Noé ou do dilúvio de Makunaimî, salvo engano, passou 
desapercebido pela fortuna crítica de Macunaíma, que focou suas atenções na coleção de 
mitos contados por Akúli e Mayuluaípu, ainda que a “história” contada pelo velho Inácio 
seja reproduzida nas páginas iniciais do ensaio comparativo que se segue à coletânea, 
o já mencionado “Parentescos e analogias”, no qual desempenha um papel decisivo. Por 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

387

isso, nos deteremos a seguir sobre a sua importância, tanto a micro-textual mais evidente, 
quanto a macro-textual menos explícita.

2. “[É] por isso que”, “viraram”, “todos esses”: o leitor minimamente familiarizado 
com Macunaíma reconhecerá as expressões que grifamos no mito contado pelo velho 
Inácio makuxi. “Por isso que” aparece como conjunção etiológica sete vezes na rapsódia. 
As conjugações de “virar”, no sentido de “tornar-se”, comparecem mais de cinquenta 
vezes, o que encontra respaldo na pragmática nativa, já que a opção preferencial dos 
indígenas para traduzir ao português o devir, a transformação ou metamorfose mítica ou 
sobrenatural é “virar” (ou o substantivo “viração”).6 “Todos esses”, nem seria preciso dizer, 
opera como uma verdadeira fórmula, por mais de trinta vezes no livro, para encerrar  as 
enumerações (de bichos, pedras, espíritos, etc.), ao mesmo tempo que as abre, à moda de 
um “etc.”, marcando uma “indeterminação genérica final”, na feliz expressão de Cavalcanti 
Proença (1987, p. 22). O caso de “fez ‘ting’” é mais complexo, já que, enquanto expressão 
de uma onomatopeia, só ocorre uma vez na obra de Mário: “Quando ele me pescar e der a 
batida na minha cabeça então faço ‘juque!’ enganando que morri” (Andrade, 1988, p. 102). 
Contudo, por outro lado, há uma disseminação do uso do verbo “fazer” como (aparente) 
sinônimo de “dizer”, utilizado inclusive mais do que esse para indicar a fala: “— Vá tomar 
banho! ela fez”; “‘Esta serve’ ele fez”, etc. Segundo Cavalcanti Proença, Mário aí se guiou 
pelo Rã-txa hu-ni ku-ĩ, de Capistrano de Abreu: “o uso de fez e fizeram com o significado 
de disse, disseram, [...] correspondem literalmente a aka e akabo dos caxinauás [huni-kuĩ]” 
(Cavalcanti Proença, 1987, p. 65). Contudo, podemos aventar que o uso de “fazer” como 
sinônimo de “dizer” em Macunaíma se motive pela necessidade ou desejo de acentuar 
a dimensão pragmática ou mesmo performativa, ou seja, agencial, e, no limite, mágica, 
da palavra, uma concepção do discurso como ação, afim a muitos modos indígenas de 
concebê-lo (e mesmo ainda uma deshierarquização entre as falas e sons do mundo, entre 
dizeres humanos e onomatopeias). É assim que encontramos casos limítrofes, em que o 
dizer é já fazer ou agir ou mesmo em que o gesto (a ação) é um gesto, tais como “Bento deu 
uma agüinha e fez reza cantada” e “O moço fez que sim”.

Poder-se-ia objetar que, evidentemente, Mário não leu a (re)tradução ao português 
da obra de Koch-Grünberg, mas o “original” em alemão (que, no caso dos mitos, é uma 

6	 Cavalcanti Proença, em seu ineludível Roteiro de Macunaíma, afirma que “O verbo transformar-se, 
de origem erudita, encontra correspondência popular em virar, forma largamenta usada por Mário 
de Andrade que apenas uma vez usou transformar e, isso mesmo para evitar a repetição de virar já 
expresso muito proximamente” (1987, p. 82; grifos no original). Me parece, porém, que não é só o lastro 
da preferência por “virar” na pragmática “popular” da língua a razão da escolha de Mário, e sim sua 
ancoragem no universo nativo.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

388

tradução do português ou de línguas pemon ao alemão feita pelo antropólogo). Porém, uma 
análise dos termos utilizados no “original”, i.e., em alemão, confirma o que apontamos7: 
“deshalb” (“por isso que”), “werden” (“virar” ou “tornar-se”, diferente de verwandeln, 
“transformar-se”), “machte [‘ting’]” (“fez [‘ting’]), “alle diese” (“todos esses”). Poder-se-
ia objetar ainda que não é só no mito contado pelo velho Inácio que tais construções 
aparecem, e que Mário se deparara com elas em outros relatos do corpus principal de 
narrativas indígenas que sabemos compor os “livros-guia” da rapsódia: além de Do 
Roraima ao Orinoco (2022, I, II e III), O selvagem, de Couto de Magalhães (1975) e Rã-
txa hu-ni ku-ĩ (2016), de Capistrano de Abreu, e a Poranduba amazonense, de Barbosa 
Rodrigues (2018).8 E, de fato, algumas delas têm lugar não só nos mitos contados por 
Akúli e Mayuluaípu, como ainda naqueles coletados por Barbosa Rodrigues e traduzidos 
ao português de uma língua distante das pemon, o nheengatu (ou tupi moderno). Assim, 
na Poranduba, encontramos “por isso que” para introduzir a explicação etiológica e o uso 
de “virar” para indicar metamorfoses ou devires, ao lado de “transformar” e “tornar-se”, 
sem que haja um padrão de tradução em relação aos verbos ou construções em nheengatu 
vertidos pelos três verbos. As duas construções, como apontamos, também aparecem na 
coletânea que compõem a parte principal do segundo volume de Do Roraima ao Orinoco, 
na qual encontramos ainda a utilização de “todos esses”, embora só uma vez mobilizado 
ao fim de uma enumeração9, e o uso de “fazer” para indicar a emissão de som vocal 
(mas não verbal).10 Todavia, não encontramos em nenhum mito do referido corpus-guia 
de Macunaíma o conjunto concentrado dessas construções que são marcas estilísticas 
identificadoras da rapsódia — a não ser naquele contado pelo velho Inácio. É justo essa 
concentração (lastreada pela reaparição das palavras e expressões em outros contadores 
ou tradutores, que confirmam o caráter não-idiossincrático do relato do ancião makuxi, 
tanto para Mário, quanto para nós) que cabe ressaltar aqui, pois trata-se de tentar, se 
não provar, ao menos indicar a possibilidade de que a com-posição de Inácio possui, para 
a escrita de Macunaíma, um valor paradigmático (não importa se consciente ou não - 
voltaremos a isso) do modo de contação indígena dos mitos, servindo de modelo (talvez o 
determinante, mas certamente não o único) para o rapsodo do livro, o que não quer dizer 
que esse seja apenas uma replicação daquele: como vimos, na obra de Mário há mesmo uma 

7	 Agradeço a Hugo Simões pelo auxílio com a língua alemã.
8	 A expressão “livros-guia” é de Cavalcanti Proença (1987), embora ele caracterize só os três primeiros 

como tais, deixando a Poranduba de fora. 
9	 No mito 11, “Morte e Ressurreição de Makunaíma” (Koch-Grünberg, 2022, II, p. 53). Nas outras 

ocorrências, “todos esses” opera como uma retomada de uma enumeração anterior.
10	 São duas as ocorrências, para indicar gritos ou chamados: uma no mito 5, “Outros feitos de Makuaíma” 

(Koch-Grünberg, 2022, II, p. 47) e outra no Mito 26, “A morte de Piai’mã” (Koch-Grünberg, 2022, II, p. 
67).

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

389

expansão e intensificação, por exemplo, do uso de “fazer” para indicar a produção de sons. 
Contudo, a concentração no relato do “cacique” de técnicas ou modos indígenas de contar 
mitos que queremos ressaltar não se limita a essa dimensão micro-textual, linguística, 
mas, mais significativamente (ao menos para a hipótese aqui defendida), abarca também 
uma dimensão macro- ou intertextual, de tessitura, costura ou transformação (viração) 
entre mitos de proveniência distinta.

3. Após reproduzir o mito contado pelo velho makuxi no primeiro volume de Do 
Roraima ao Orinoco, Koch-Grünberg comenta: 

Esta é a lenda do dilúvio, tal como o chefe Inácio a contou para mim. Que 
bela companhia Noé e Jesus Cristo arranjaram! Se deixarmos a arca e as 
duas pombas de lado e substituirmos “Nuá-Jesu Cristo” pelo herói da tribo, 
Makunaíma, que, segundo a verdadeira lenda dos Makuxi e dos Tauripang, 
foi quem causou o dilúvio, então teremos o verdadeiro mito indígena. Os 
fragmentos bíblicos, provavelmente, já têm a idade de algumas gerações, 
oriundos da missão carmelita junto às tribos do Uraricoera (2022, I, p. 
150).

Como se pode perceber, a postura do etnógrafo é, no mínimo, ambígua. De um 
lado, ele claramente aponta para a superficialidade da penetração cristã, que não 
passaria do nível epidérmico dos nomes, mas, de, outro, não esconde uma certa ironia, 
eivada de paternalismo em relação aos nativos: “Que bela companhia Noé e Jesus Cristo 
arranjaram!”. Trata-se de uma ambiguidade recorrente ao longo do relato da viagem e da 
etnografia propriamente dita (o terceiro volume), em especial quando emerge a questão 
da areruya (lembremos que Koch-Grünberg foi o primeiro a fonografar uma performance 
dela), tratada, quase sem solução de continuidade, tanto como uma apropriação nativa de 
elementos cristãos quanto uma deturpação, produzida pela ação missionária ou por essa 
apropriação, irreversível da essência indígena.11 A própria insistência, no seu comentário, 
em frisar o suposto desconhecimento ou impostura de Inácio quanto ao agente mítico, “Nuá-
Jesu Cristo”, “Noé e Jesus Cristo”, é indicativo dessa postura, perdendo de vista o essencial: 
a hesitação do “cacique” makuxi entre Noé e Jesus Cristo como autor da ação demiúrgica 

11	 Assim, por exemplo, no diário, ele afirma que “Aqui quase não se percebe a influência da missão inglesa 
entre os Akawoío, que, no Roraima, nunca teve sede permanente”, para, logo a seguir, dizer que “Desses 
fósseis cristãos também faz parte a monótona arärúya, que, entre os habitantes de Kaualiánalemóng, 
quase suplantou totalmente os belos cantos e danças antigos” (2022, I, p. 116). E, na etnografia, quando 
descreve cantos e danças, de novo emerge essa oposição entre o gênero alienígena e o “original”: “Na 
aldeia Kaualiánalemong no Roraima, onde se sentia de modo mais forte a influência britânico-cristã, 
dançou-se por um dia e meio somente a areruya, enquanto os habitantes da aldeia vizinha de Denóng, 
que eram muito mais originais, só dançavam a parixerá e outras danças autóctones” (2022, III, pp. 160-
1).

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

390

do dilúvio talvez não constitua uma dúvida que revelaria a incompreensão nativa, mas 
seja uma marcação da exterioridade da figura que ali se incorpora à cosmologia pemon, 
ou ainda uma abertura do cristianismo a uma duplicidade (“em perpétuo desequilíbrio”, 
diria Lévi-Strauss), gemelarizando figuras católicas...12

Podemos identificar a mesma ambiguidade, ainda que mitigada, quando da 
reaparição do mito no ensaio comparativo que se segue à coletânea do segundo volume, 
“Parentescos e analogias”. Ali, a “lenda indianizada de Noé”, como Koch-Grünberg a 
caracteriza, é reproduzida, embora não literalmente, já que, por exemplo, a hesitação de 
Inácio entre Nuá ou Jesu Cristo é eliminada... O mito é o segundo a aparecer no estudo, 
que se abre com o estudo do motivo do dilúvio “em relação com a árvore do mundo” (que 
aparece no primeiro mito da coletânea propriamente dita: “A árvore do mundo e a grande 
enchente”, contado em duas versões, a de Akúli, e a de Mayuluaípu). Antes dele, como 
ponto de partida da comparação, a “lenda do dilúvio dos Akawaio [grafia atualizada], 
contada pelo missionário Brett”, que “apresenta o maior número de concordâncias com a 
lenda do dilúvio dos Arekuna, seus vizinhos ocidentais mais próximos” (Koch-Grünberg, 
2022, II, p. 257). O problema, Koch-Grünberg já o aponta, é que

Tem-se a impressão de que o missionário ortodoxo amoldou um pouco 
o começo dessa lenda (...) para os seus objetivos religiosos. Makunaíma, 
que em todas as lendas anotadas por mim é considerado aqui é o “de 
infinita bondade, grande, invisível”. Seu irmão mais velho Žigé (Sigu) 
tornou-se seu filho que reina sobre os animais, que naquela época viviam 
pacificamente com os homens: Deus Pai, Filho e o Paraíso (2002, II, p. 
257).

De fato, lendo o mito apresentado por Brett, que Koch-Grünberg parafraseia quase 
textualmente (ou seja, ao qual Mário também teve acesso, mesmo que indireto), ainda 
que elimine certos excessos cristãos (numa reconstrução por subtração do que julga 
excessivamente exógeno), resta clara a marca do reverendo, seja indireta (de novo, o 

12	 Em todo o seu relato, aliás, Koch-Grünberg parece ignorar o paradoxo do observador. A certa altura, 
por exemplo, ele conta que: “Eu trouxe alguns rolos de música gravada e os toco para as pessoas, para 
acostumá-los com o fato de o aparelho reproduzir a voz humana. Eles querem ouvir, vez por outra, 
‘bist meine süsse kleine Frau’ (és minha doce mulherzinha), da opereta O conde de Luxemburgo (Der 
Graf von Luxemburg), de Léhar, e a bela polca da Renânia ‘Am Bosporus’ (No Bósforo), de Paul Lincke, 
cujo estribilho diz: ‘A — ja, was ist denn blos mit der Rosa los’ (Ai, mas o que se passa com Rosa?) 
e, não demora muito, as musicais crianças cantam essas melodias sem errar, mutilando de maneira 
engraçada a letra alemã” (2022, I, p. 72). É curioso perceber que o etnógrafo vê no seu gesto uma ação 
inconsequente (apesar das consequências imediatas visíveis e registradas), e não uma contaminação, 
uma “influência” que retiraria a autoctonia e a natividade da arte verbal indígena, como, ao contrário, 
vê a areruya, que descreve como uma “dança singular” e lhe dedica, na etnografia, mais espaço, entre 
descrição e imprecação mal disfarçada, que as “danças autóctones”.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

391

paradoxo do observador), que induziu os nativos a contarem uma versão mais palatável a 
seus ouvidos cristãos, seja direta, embora, de modo pouco verossímil, ele diga que, “[p]ara 
possibilitar o leitor de julgar de modo justo os contos lendários dessa tribo tão importante, 
eu reproduzi o relato acima quase na íntegra, apesar da puerilidade de certas partes” (2022, 
II, p. 385; grifo nosso). Na versão que Brett (re)produz, encontramos elementos comuns aos 
mitos kaapon e pemon da árvore do mundo e sua relação com o dilúvio, como as tentativas 
reiteradas de encontrá-la, o papel de um roedor na busca, a derrubada da árvore como 
origem do dilúvio, etc. Contudo, a moldura ou costura discursiva é completamente outra, 
altamente moralizada e organizada por uma lógica providencial. Em primeiro lugar, nela 
é Makunaíma, “o grande espírito que nenhum homem vira”, criador dos “pássaros e feras”, 
quem altruisticamente gera a árvore do mundo “para surpreender suas criaturas com sua 
magnamidade, estava fazendo nascer da terra uma árvore enorme e maravilhosa” (Brett, 
1868, p. 378). Ao encontrá-la, seu filho Sigu (“equivalente” a Jiguê em Macunaíma, que 
na rapsódia ocupa a posição de irmão mais velho - essa variação das posições familiares 
dentro da família ou clã de Makunaimî é comum nas cosmogonias pemon e kaapon que o 
tem como núcleo), nomeado pelo pai para “governar” os vivos, “à epoca, todos dotados do 
poder de fala” (o princípio nativo da comunicação interespecífica originária), decide cortá-
la não por desmesura ou avareza, mas movido por extremo altruísmo e capacidade de 
cálculo: “Sigu, dotado de razão, e pensando nas gerações futuras, ordenou que se cortasse 
a árvore, para prover com abundância toda a terra ao redor, plantando todo enxerto e 
semente que ela fornecesse” (Brett, 1868, p. 379). Segue-se como consequência um fluxo 
de água e peixes, controlado e dirigido por Sigu, mas que se converte em dilúvio pela ação 
de um macaco que remove do tronco cortado a cesta que controlava a vazão da água. 
Mais uma vez, Sigu age providencialmente, que (como Noé, embora Brett não explicite 
isso) “[j]untando seu pequeno rebanho para salvá-los da água que subia” os leva ao lugar 
mais alto da terra (Brett, 1868, p. 381). E, como na “lenda indianizada de Noé” do velho 
Inácio, aqueles que se negam a acompanhá-lo, viram nas diferentes espécies: a história 
bíblica da conservação ou salvação vira a história nativa da transformação ou especiação, 
explicação etiológica da diferença e não da manutenção da identidade ou do poder divino. 
Estaríamos diante do topos indígena da má escolha disseminado entre muitos povos, não 
fosse a versão de Brett converter a cena numa espécie de juízo final ou tribunal moral, 
em que a diferenciação das espécies se dá segundo a falta moral (o pecado) de cada uma. 
Basta aqui citar o modo como o reverendo interrompe a descrição das especiações para 
que isso fique claro: “não é preciso continuar relatando essas e outras várias faltas e falhas 
dos outros pássaros e animais” (Brett, 1868, p. 383).13

13	 Poderíamos retroceder um passo a mais do que Koch-Grünberg e mencionar a versão, resumida por 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

392

Mesmo assim, apesar da moldura cristã-moralizante (do criacionismo ao juízo, 
passando pelo governo do mundo), a semelhança com o mito contado pelo velho Inácio, 
é patente, o que, concordamos com Koch-Grünberg, “vale em especial para os diferentes 
elementos explanatórios [a etiologia das espécies, mas não o juízo que as acompanha], 
que, em parte, correspondem àqueles da lenda dos Akawaio” (2002, II, p. 260), e que 
estão ausentes das versões do mito da árvore do mundo e do dilúvio contadas por Akúli e 
Mayuluaípu ao antropólogo alemão. O que surpreende, porém, não é tanto a semelhança, 
mas as diferenças, pois, tomando a versão de Brett como termo de comparação, a de Inácio, 
em relação a ela, produz dois movimentos aparentemente contraditórios. O primeiro é 
que o juízo que acompanha o tema da má escolha não comparece (trata-se de descrever 
como escolhas distintas diante do dilúvio levaram a caminhos específicos distintos uns 
dos outros, pelos quais as diferentes espécies adquirem extensivamente a forma daquilo 
que já eram enquanto qualidade intensiva [cf. o já clássico ensaio sobre perspectivismo 
em Viveiros de Castro, 2002]). O segundo é que Makunaíma e Sigu dão lugar a Nuá e/
ou Jesu Cristo, o que parece ir na direção contrária de uma aparente descristianização. 
Todavia, no mito contado pelo “cacique” makuxi, Nuá e/ou Jesu Cristo, figuras do panteão 
judaico-cristão, aparecem paradoxal e implicitamente descristianizados, pois não agem 
por algum tipo de incumbência divina, ou “pensando nas gerações futuras” (o relato, ou 

Schomburgk em 1848, do dilúvio makuxi: “Como entre os Karib e os Arawak, o Ser Supremo, o Criador 
do Céu e da Terra, é chamado [pelos Makuxi] de Makunaima (O que trabalha à noite), sendo Epel O que 
se opõe a ele, assim como sua cosmogonia corresponde quase exatamente àquela dos Warao, Karib, e 
outros. Após o grande espírito beneficiente ter criado a terra com suas plantas e árvores, ele desceu 
do alto e, escalando uma árvore alta, cortou, com seu poderoso machado de pedra alguns pedaços de 
cascas, que jogou no rio que corria abaixo e logo a seguir virou-os em todo tipo de animais. Quando 
chamou-os todos à vida, fez o homem. Esse caiu num sono profundo e quando acordou encontrou uma 
mulher de pé ao seu lado. O Espírito Maligno obteve o domínio sobre a terra, e Makunaima enviou 
grandes enchentes: um homem sozinho escapou em um corial [canoa], do qual enviou um rato para ver 
se as águas haviam baixado, e ele voltou com uma espiga de milho”. Em nota, o cientista alemão afirma 
que “A correspondência desse mito com a história bíblica revela muito claramente a influência indireta 
do missionarismo ou de outro empreendimento cristão” (Schomburgk, 1923, p. 253). De fato, se a 
associação de Makunaima com um Criador ex nihilo e o dilúvio como punição dão uma moldura cristã, 
ela é menos acentuada que na versão de Brett. E, na página seguinte, outro elemento do relato, mais 
macunaímico que cristão, é apresentado: “De acordo com os Makuxi, o único homem que sobreviveu 
ao dilúvio geral jogou pedras para trás, e desse modo populou a terra novamente” (Schomburgk, 1923, 
p. 254). Não custa recordar que é no relato de Richard Schomburgk sobre sua viagem à então Guiana 
Inglesa entre 1840 e 1848 que o nome de Makunaimï é escrito pela primeira vez em escrita alfabética. 
A expedição do cientista alemão fora contratada pelos ingleses para definir a fronteira à oeste do 
território colonial, dando origem à “linha Schomburgk”, responsável por espoliar cerca de oitenta mil 
quilômetros quadrados para a Coroa Britânica, justamente a região hoje reivindicada pela Venezuela, 
respaldada por seguidas decisões de tribunais internacionais. Ou seja, o ingresso de Makunaimï no 
mundo branco se dá num conflito colonial e cosmológico, que é também um conflito de escritas, 
afinal, não é só o seu nome que se inscreve no relato do explorador, mas também a “escrita indígena” 
(a expressão é do próprio Schomburgk) que os guias nativos atribuíam a “Makunaima” (as múltiplas 
inscrições no circum-Roraima, os letreiros de Makunaimï).

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

393

sua reprodução começa in media res, sem um prólogo explicativo).14 Desse modo, não é 
um acaso que Koch-Grünberg afirme:

É fácil retirar dessa lenda os elementos bíblicos, principalmente a figura 
de Noé, além da arca e das duas pombas. A primeira pomba que se torna 
abutre, pelo visto, corresponde ao corvo da narrativa bíblica, que foi 
enviado primeiro por Noé e “ia e voltava, até que se secaram as águas de 
sobre a terra”. Curiosamente, nossa lenda aqui concorda de modo mais 
exato com a antiga tradição judaica. (...). Todo o resto na nossa lenda é 
puramente indígena. Isso vale em especial para os diferentes elementos 
explanatórios, que, em parte, correspondem àqueles da lenda dos 
Akawaio (2022, II, p. 260).

Trata-se da mesma formulação, em outras palavras, do que já dissera ao reproduzir 
pela primeira vez o mito: retirando “a arca e as duas pombas” e substituindo “‘Nuá-
Jesu Cristo’ pelo herói da tribo, Makunaíma” teríamos “o verdadeiro mito indígena”: 
mais uma vez, a reconstrução filológica do original por subtração daquilo que lhe seria 
derivado, falso, exógeno. O problema é que Koch-Grünberg esqueceu de combinar com 
os russos, ou melhor, que o alemão esqueceu de combinar com o makuxi. O velho Inácio 
(ou os pemon) faze(m) questão (como na areruya que tanto perturbava o antropólogo, 

14	 Se antes (nota 15) fomos para trás, agora poderíamos seguir para frente, isto é, para a contemporaneidade, 
com uma versão atual da indianização do mito de Noé, provinda dos Ingarikó, que, como os Akawaio, se 
definem como Kapon. Em sua tese de doutorado, Virgínia Amaral fornece, a partir do entrelaçamento 
de seis versões nativas, a narrativa ingarikó de Pîraikoman, que conta a origem da Areruya e da Bíblia, 
e da diferença entre ambas (Amaral, 2019, pp. 142-4). Nela, a inversão mítica em relação à perspectiva 
genealógica de Koch-Grünberg é completa: antes de ser um capítulo disparatado e deturpado da 
história da Bíblia, decorrente da ação missionária, a Areruya se apresenta como originariamente nativa, 
e, mais do que isso, a própria história da Bíblia se “indianiza”, tornando-se um capítulo — menor — da 
mitologia kapon, pela introdução de uma dualidade entre, de um lado, Nuwa (Noé), “que era branco, 
tinha dinheiro e muitos seguidores”, e, de outro, Pîraikoman, demiurgo de procedência talvez makuxi, 
e “único praticante de Areruya”: “Vivia dançando e cantando, mas era acompanhado apenas pela sogra, 
Wairosia, e a irmã mais nova de sua esposa”. Enquanto aquele “precisava da orientação divina”, e, 
por ter “medo de errar” e “não ter expressão própria”, “fez riscos dizendo que aquelas eram palavras 
escritas por Deus” (dando origem, assim, à escrita), esse “sentia a palavra de Deus dentro de si” e, ao 
subir ao paraíso, “fez chover muito, durante dias”, provocando o dilúvio. Como na versão bíblica, Deus 
orienta “Noé a construir um barco onde ele colocaria todos os animais”, o que ele faz com a ajuda de 
sua amante, mulher de Pîraikoman que o trocou por ser ele “feio, com a pele cheia de feridas”. Contudo, 
o desfecho é bem distinto: “Depois que a água baixou, Noé e a mulher de Pîraikoman  encalharam em 
algum lugar. Eles não morreram. Mas também não subiram, à maneira de Pîraikoman. Seu barco está 
por aí, encalhado”. Evidentemente, não podemos estabelecer uma relação linear e causal entre três 
versões de séculos diferentes (XIX, XX e XXI) e de povos que, embora mais ou menos aparentados, 
são distintos (Akawaio, Makuxi, Ingarikó), mas é interessante notar, entre eles, uma proporcionalidade 
direta entre dois movimentos opostos: quanto maior a cristianização aparente (o mito ingarikó atual 
tem mais elementos manifestos da arca que os dois outros; Pîraikoman, sentindo a palavra de Deus 
internamente, é mais “cristão” do que Noé, que precisa do intermédio da escrita e da ordem divina), 
maior a nativização. Cf., para uma revisão recente das múltiplas histórias de surgimento do(s) areruya(s) 
e os conflitos entre elas, Santos & Fiorotti, 2020, pp. 49-64.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

394

quase como a escrita do chefe nambikwara o fazia com Lévi-Strauss) não só de manter 
(ou mesmo introduzir) o elemento estrangeiro ou derivado, suplementando (Derrida, 
2006), equivocando (Viveiros de Castro, 2004) ou atualizando (Fiorotti, 2023, pp. 89ss) 
a cosmologia nativa, como também de acentuar a sua exterioridade ou exogenia - tal 
enfatização se verifica na pergunta recorrente de Inácio: foi Nuá ou Jesu Cristo? 

Tentemos esmiuçar melhor o procedimento de (re)contagem mítica - de 
“indianização”, para usar a expressão de Koch-Grünbrg - contido no relato do velho Inácio, 
para podermos voltar à Macunaíma. Em primeiro lugar, segundo o que o antropólogo 
alemão aponta, o “cacique” makuxi parece sobrepor ou equivocar (no sentido técnico 
do termo) o dilúvio bíblico com aquele provocado por Makunaimî, e mesmo equivocar 
Makunaimî com Noé e Jesus Cristo. Porém, ainda que haja elementos comuns (p.ex., o 
fato do dilúvio provir do que hoje é o Monte que dá nome à região - “veio muita água do 
Roraima e inundou tudo”), é preciso ressaltar que não há menção à árvore do mundo, 
de modo que talvez estejamos diante de algo diferente. Pois a segunda equivocação 
produzida no mito contado por Inácio também merece uma atenção detida, afinal, ele 
sobrepõe a salvação ou conservação das espécies do dilúvio bíblico com a especiação ou 
explicação etiológica concentrada de um grande número de espécies. Salvo engano, não 
há, na tradição makuxi, uma associação direta entre o dilúvio e a origem das espécies (ou 
da diferenciação específica). E, com mais certeza, à época, não havia registros disso (ao 
menos, é o que podemos depreender da leitura de Roth [1913]). O mito, então, pode ser 
de proveniência akawaio, de modo que talvez se possa dizer que, mesmo que a única fonte 
a atestá-lo seja a já mencionada versão problemática ou enviesada de Brett, com uma 
marca cristã, direta ou indiretamente produzida pela ação missionária, a equivocação 
entre o dilúvio nativo e o cristão já começara a ter lugar ali, na versão akaiowo. Ainda 
que os (nomes dos) personagens demiúrgicos sejam, na versão de Brett, nativos, nela 
tem lugar uma especiação massiva rara de ser encontrada em um único mito indígena. 
Antes, as explicações etiológicas nativas costumam estar disseminadas e diluídas em 
muitos mitos: não é um único evento que dá origem a todas as diferenças extensivas. Na 
coletânea de Koch-Grünberg, por exemplo, há um só mito em que um grande número 
de espécies (mas não tantas quanto na do dilúvio) adquire sua forma, ou melhor, sua 
“flauta” (voz, fala e canto característicos) e “pele” (forma e cor corpóreas), o belíssimo 
mito da origem do timbó contado por Akúli (o de número 22, “Como os venenos para 
peixe azá e inég vieram ao mundo” [Koch-Grünberg, 2022, II, p. 70]), ao qual Macunaíma, 
o da rapsódia, faz menção: “Timbó já foi gente um dia que nem nós” (Andrade, 1988, p. 
13). Mas, independente disso, de sua proveniência exata, em relação à versão de Brett, a 
de Inácio, como apontamos, de um lado, remove os (nomes de) personagens indígenas, e 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

395

mesmo o cenário nativo, da árvore do mundo, e, de outro, descristianiza os personagens 
cristãos (incluindo seus nomes, que passam por uma nativização: Jesus Cristo como Jesu 
Cristo, e Noé como Nuá) e mesmo a sua moldura, já que o dilúvio não tem uma explicação 
punitiva, e a má escolha deixa de ser capturada pelo dispositivo do juízo, como acontecera 
na versão de Brett. A indianização da lenda (para colocar nos termos de Koch-Grünberg) 
não passaria, assim, por eliminar a alteridade, mas por incorporá-la como uma espécie de 
suplemento no sentido derrideano, ao mesmo tempo indígena e alienígena.15 Os termos 
podem ser estrangeiros, mas a relação entre eles é nativa: eis o ponto. Ou, para ser mais 
claro: o conteúdo do mito é (em partes) cristão, mas a forma (no sentido amplo) de contá-
lo, isto é, de lê-lo e recontá-lo, é indígena. A “lenda indianizada de Noé” não é o único mito 
a fazer isso. De novo, dentro da própria coletânea de Koch-Grünberg, encontramos outros 
exemplos, seja de incorporação de elementos da cultura branca, colonizadora (a “terra 
dos ingleses” em referência a Guiana, que aparece em algumas histórias por exemplo), 
seja de incorporação cosmogônica de seres míticos de outros povos indígenas, como o 
caso de Piaimã, reputado pelos pemon como introdutor do xamanismo e estrangeiro, um 
Ingarikó (Kapon) que inclusive se expressa em sua língua nativa nos mitos contados por 
Akúli (cf. Koch-Grünberg, 2022, II, pp. 21ss). E, mesmo fora dela, Mário se deparou com 
uma infinidade de exemplos. Para ficar com um só caso, mencionemos o “velho Caetano”, 
chefe Bakairi, nascido provavelmente em fins do século XVIII e que foi informante de 
von Steinen. Em Entre os aborígenes do Brasil Central, o ancião, descrito (positivamente) 
de forma idiossincrática16, é apresentado, ao menos duas vezes, associando seres 
míticos nativos a figuras de outra extração. “O delicioso ancião Caetano, que se entendia 
magnificamente com as circunstâncias modernas, declarou que Keri era o imperador do 
Rio de Janeiro - Pedro Segundo”, conta von Steinen, que poucas páginas antes, relata como 
o chefe se referia ao avô de Keri: “Tumehi era um morcego, tendo um pelo cinza-negro. O 
velho Caetano chamava-lhe ora Semimo (bak. semímo morcego), ora Rei do Congo! Esta 
última expressão o velho, não sei como, ouvira, de escravos fugidos ou de trabalhadores 
de fazendas, aplicando-a ao Tumehi preto” (1940, pp. 485, 483).17 Mas esses e outros 

15	 Inspiro-me, para a discussão, que se prolongará ao longo do ensaio, sobre a relação entre indígena e 
alienígena, em uma formulação de Saudades do mundo, de Eduardo Sterzi (2002, p. 206), formulação 
que incide e atravessa, mesmo que não explicitamente, as leituras que faz de Macunaíma no referido 
livro.

16	 Por exemplo, quando da descrição da culinária e dos utensílios de cozinha dos Bakairi: “E o velho 
Caetano, do moderno Paranatinga, fabricava potes, contrariando, como homem, completamente o 
costume primitivo” (von Steinen, 1940, p. 266).

17	 Cavalcanti Proença remete a essa passagem, cometendo, porém, um deslize a respeito à proveniência do 
epíteto “Rei do Congo” utilizado por Caetano: “influenciado pelas festas assistidas em Cuiabá, enxertava 
a figura africana em uma lenda de seu povo”, lemos no Roteiro de Macunaíma (1987: 129), o que não 
condiz com o relato de Von Steinen. 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

396

tantos exemplos de pacificação do branco (Albert e Ramos, 2002), de abertura constituva 
à alteridade (cf. Viveiros de Castro, 2000), ou de sobreposição de mundos, com os quais 
Mário deve ter topado18, longe de refutarem o nosso argumento, o confirmam: no relato do 
velho Inácio encontramos concentrados uma série de operações de (re)contagem mítica, 
um paradigma de rapsodo indígena para o autor de Macunaíma.

É como se a “lenda indianizada de Noé” oferecesse um modelo quase virtuosístico 
de (re)contação mítica, de transformação nativizadora de mitos exógenos: transforma-
se o dilúvio nativo ao mesmo tempo em que se transforma o dilúvio cristão (o duplo 
movimento que já mencionamos). Nesse exercício, explicações etiológicas, provindas 
possivelmente de mitos dispersos, são (re)articuladas ou elas mesmo transformadas 
de acordo com o novo evento (o do dilúvio) em que elas têm lugar. O caráter enxertivo, 
característico da abertura nativa à alteridade (mas em seus próprios termos, ou melhor, 
em suas próprias relações) e à própria transformação, inclusive de seus mitos, sempre re-
contados, fica evidente, por exemplo, em uma das explicações etiológicas: “O tamanduá, 
que naquela época ainda era gente, disse: ‘O que é que eu vou virar? Cutia, paca, anta, todos 
esses bichos são comidos. Isso eu não quero ser. Vou virar tamanduá, esse as pessoas não 
comem!’” (Koch-Grünberg, 2022, II, p. 259; grifos no original). Trata-se de um monólogo, 
ou melhor, um diálogo19, sobre o que virar, que, mais uma vez, encontramos disseminado 
em outros mitos pemon coletados por Koch-Grünberg, como nas duas versões (arekuna 
e taurepang) da origem das plêiades (os mitos 18 e L) e naquele sobre como a lua chegou 
ao céu (o mito 14), o que o próprio antropólogo observa, acrescentando o caso de um mito 
Kalínya, em “Parentescos e analogias” (Koch-Grünberg, 2022, II, p. 266), no qual, insisto 
ainda outra vez, o mito contado pelo velho Inácio também tem valor paradigmático, 
abrindo, como contraponto à versão de Brett, o ensaio de mitologia comparada. À lista que 

18	 Vou me permitir dar mais um exemplo, por ser significativo no contexto. Em algum momento entre a 
primeira (1928) e a segunda edições (1937), Mário trava contato com a monografia de Carlos Estevão 
de Oliveira sobre “Os Apinagé do Alto-Tocantins”, publicado no vol. 6, n. 2 do Boletim do Museu Nacional 
em 1930. O aspecto que mais lhe interessa nela (além da proximidade de um mito dos Karajá, que 
comparece na primeira edição, com o mito de seus vizinhos e inimigos, os Apinajé, que será mobilizada 
por Mário em um acréscimo da segunda edição [cf. Nodari, no prelo]) e que utilizará em seu debate 
com Tristão de Ataíde é justamente a sobreposição aparentemente paradoxal de cosmologias (nativa e 
bíblica): “Num trabalho recentemente publicado, de Carlos Estevão de Oliveira (...), se conta os Apinagé 
do norte de Goiás, apesar de vivendo há mais de cem anos sob a não sei se diga gestões religiosas 
católicas, também conservam o seu culto e ritos tapuios. Vivem com duas religiões, o que não é pouca 
ambição. Ao mesmo tempo em que o padre os batiza e casa, também o Vaiangá, o pajé deles, faz o 
mesmo. Cultuam a Deus como a Mebapáme, que é o sol” (Andrade, 2002, p. 30; grifo nosso). Cf. Nodari, 
2022.

19	 Sonyellen Fiorotti, em comunicação pessoal, sublinhou, com precisão, a dialogicidade do aparente 
monólogo, “como se ele [o tamanduá] estivesse invocando as qualidades que ele pode ser, nesse 
momento da fala”, como se as tivesse consultando. De fato, o “diálogo entre as gentes do mundo” é uma 
marca decisiva das artes verbais indígenas. Cf. Fiorotti, 2023.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

397

Koch-Grünberg faz de uso desse tipo de fórmula, poderíamos acrescentar uma variação 
dela mobilizada nos mitos huni-kuĩ de origem, justamente, da lua, coletados por Capistrano 
de Abreu, similiaridade, parentesco ou co-incidência que não passou desapercebida por 
Mário. Afinal, no capítulo IV, “Boiúna Luna”, a lua tem o seu nome pemon, como registrado 
pelo antropólogo alemão (Kapei), mas a história que apresenta a sua origem (a cabeça 
decepada que segue os vivos até matutar sobre o que virar e escolher ser lua, subindo aos 
céus), e inclusive o modo de formular a decisão sobre seu destino, é pano:

— O que vou ser? — disse (a si mesma)

Pensou:

— Eu queria ser legume, será que vão me comer?

Eu queria ser o rio, será que vão me beber e farão xixi em mim?

Eu queria ser um pedaço de pau, será que vão derrubar e me queimar?

Eu queria ser terra, será que vão me pisar?

Eu queria ser caça, será que vão me comer?

Eu queria ser jarina, será que vão fazer casa e nela morar?

O que eu vou ser? Eu vou ser a lua (Capistrano de Abreu, 2016, pp. 651-
2).20

A cabeça esperou muito porém vendo que não abriam mesmo matutou no 
que ia ser. Si fosse ser água os outros bebiam, si fosse mosquito flitavam, si 
fosse trem-de-ferro descarrilava, si fosse rio punham no mapa.. Resolveu: 
“Vou ser Lua.” (Andrade, 1988, p. 32).21

20	 Optamos por citar a versão mais curta registrada por Capistrano. A mais longa encontra-se em 
Capistrano de Abreu, 2016, pp. 644-6.

21	 Lembre-se que também Macunaíma medita sobre o que virar ao fim da sua vida, até decidir tornar-se a 
Ursa Maior.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

398

Poderíamos (com justiça) ver nessa conjunção realizada por Mário22 uma mistura 
diluidora, como também poderíamos ver nela uma sobreposição em que sob a aparente 
unidade tem lugar uma heteróclita bricolagem, manifesta na inscrição linguística de 
nomes e fórmulas de proveniências díspares23, gesto análogo, quero crer, àquele da “lenda 
indianizada de Noé”. Assim, se nada do “conteúdo” do mito contado pelo velho Inácio 
foi aproveitado na rapsódia — o que “explica” ter passado desapercebido pela fortuna 
crítica —, a forma — o modo indígena de contar, recontar, costurar e transformar mitos 
ou elementos de povos ou mundos distintos — parece ser, se não a mesma, ao menos, 
aparentada ou análoga (para retomar o título do ensaio de Koch-Grünberg). Já apontamos 

22	 A bem da verdade, a conjunção comporta ainda outros elementos, dos quais vale destacar a associação 
de Capei, a lua, com a Boiúna. Não há registro dessa ligação na literatura indígena lida por Mário, de 
modo que a sua motivação parece ser a de constituir Macunaíma como antagonista ao mesmo tempo do 
Sol (Vei, com a qual quebra um compromisso, e que, por isso, se vingará dele ao final) e da lua (Capei), 
ainda que se oponha a elas diferencialmente: de Vei, por uma aliança frustrada; de Capei, pela história 
pregressa dela. Não tenho conhecimento etnológico suficiente para avaliar a significação e lastro em 
contextos etnográficos dessa dupla oposição, mas sabemos, pelas anotações de Mário para “Música 
de feitiçaria no Brasil”, que a questão da gemelaridade e sua relação com o Sol e a Lua em Macunaíma 
lhe interessava: “Dioscurismo ameríndio — Macunaíma (Koch-Grünberg)”, lemos num fragmento, 
e, em outro, “É impossível negar a impressionante analogia dos deuses gêmeos, em principal diante 
de certas concepções de ciclos culturais primitivos como os dos índios do Brasil, com o Sol e a Lua” 
(Andrade, 2015, s.p.). Cabe salientar ainda que o antagonismo com Capei acompanha boa parte do 
livro, não se restringindo a uma disputa episódica. Já virada em lua, ela reparecerá constantemente, a 
maior parte das vezes prolongando a hostilidade com o herói. Por exemplo, quando Macunaíma está 
sujo de fezes do urubu, ela se nega tanto a carregá-lo pra “ilha de Marajó” por ele estar “mesmo fedendo 
por demais”, quanto a lhe fornecer “um foguinho pra ele aquecer” (Andrade, 1988, p. 66). Ou ainda, já 
em “Uraricoera”, é a aparição de “Capei (...) iluminando a terra” que possibilita que a “sombra de Jiguê” 
chegue na tapera onde está o herói para tentar engoli-lo (Andrade, 1988, p. 153). E, para dar só mais 
uma ocorrência, a final, ao subir aos céus, Macunaíma primeiro busca abrigo “na maloca de Capei”, que 
se nega “lembrando do fedor antigo do herói”, que, em represália, dá “uma porção de munhecaços na 
cara da Lua”, o que explica por “que ela tem aquelas manchas escuras na cara” (Andrade, 1988, p. 165). 
Além disso, no capítulo imediatamente anterior ao primeiro embate entre Macunaíma e Capei nomeada 
como tal, é a “Cobra Preta” (tradução literal do termo tupi mboîa [cobra] una [preta]) que chupa o único 
seio de Ci, e provoca a morte do filho do herói e da Mãe do Mato (Andrade, 1988, p. 27). E bem mais 
adiante, quando Macunaíma está diante de uma fonte no parque do Anhangabaú, e vê sair de dentro 
dela uma embarcação que se desfaz em “uma fumaçada de pernilongos, de borrachudos mosquitos-
pólvora mutucas marimbondos cabas potós moscas-de-ura, todos esses mosquitos”, ficamos sabendo 
que a responsável “era a Mãe d’Água que vinha bancando piróscafo pra atentar o herói” (Andrade, 
1988, p. 120). A cena remete à descrição das visagens produzidas pela Boiúna por Raymundo Moraes 
em Na planície amazônica, na qual também há a associação entre a Boiúna e a Mãe d’Água (1926, pp. 
80ss). Para voltar ao corpo do texto, a questão toda está em decidir, embora seja indecidível, se a lua 
pemon, a huni-kuĩ, a Boiúna, a Cobra Preta, a Mãe d’Água, Capei, todas essas são, na rapsódia, uma só 
ou se constituem uma multiplicidade, uma série aberta de diferenças e variações, muitas diferenças — 
variações aparentadas — se instanciando/manifestando. Ou, por outra, se devemos tomar a fórmula 
todas essas como uma subsunção à unidade (um Todo), ou, para citar mais uma vez a feliz expressão de 
Cavalcanti Proença, como uma “indeterminação genérica final”.

23	 Foi Mário Chamie, no prolixo, mas importante, Intertexto: a escrita rapsódica — ensaio de leitura 
produtora, quem assemelhou a forma rapsódia à descrição da bricolagem por Lévi-Strauss: enquanto 
“junção do heterogêneo”, ela “teria, assim, qualquer coisa a ver com a bricolage” (1970, p. 9).  

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

399

a dimensão micro-textual ou linguística dessa semelhança. Passemos agora à macro-
textual ou estrutural. 

4. “Existe, entre as tribos caraíbas do extremo norte da Amazônia, um ciclo de 
tradições sobre um herói chamado Macunaíma”, lemos na abertura de um texto anônimo 
de divulgação da rapsódia publicado no Diário Nacional no ano de seu lançamento (1928), 
o primeiro texto sobre o livro, e que Silviano Santiago, com argúcia, atribuiu a Mário. Mas, 
continua a “resenha”, “[c]omo as tradições cíclicas sobre Macunaíma são em numero 
diminuto, o autor se aproveita de outras lendas brasileiras, fazendo-as passar com o mesmo 
herói”. A construção teria começado, portanto, a partir de um conjunto (um ciclo) de mitos 
locais, que, por serem poucos, tiveram de ser suplementados por outros, provindos seja de 
outros povos indígenas, seja de histórias de procedência não-indígena. Tal suplementação 
tem sido duramente criticada atualmente por artistas e pensadores indígenas, como a 
pesquisadora e escritora makuxi Trudruá (Julie) Dorrico. A “homogeneização, a mistura 
indiferenciada”, afirma, “é um projeto nacionalista de Mário”, sublinhando o papel da 
fortuna crítica quanto às origens heterogêneas dos mitos e relatos presentes na rapsódia: 
“Tais origens foram borradas e majoritariamente ignoradas pela crítica contemporânea, 
que é a forma de manter a narrativa e o ponto de vista de Mário” (Dorrico, 2022, p. 126). 
Conclui Dorrico:

É preciso reconhecer que o apagamento das fontes, dos nomes, dos 
enredos, da estrutura de narração etiológica empregadas por Mário em 
Macunaíma foi borrado pelo autor e pela crítica através do tempo. Assim 
como o autor busca homogeneizar todas as referências de povos diversos 
tentando constituir um todo monocultural, como se todos os povos 
fossem iguais, a fortuna crítica especializada o imita (2002, p. 127).

Ainda que eu não endosse completamente a caracterização do “projeto nacionalista 
de Mário” como a produção de uma “homogeneização” ou “mistura indiferenciada” (tenho 
a impressão de que o autor oscila — tanto em suas declarações de intenção quanto no 
próprio texto — pendularmente entre isso e o seu contrário; cf. Nodari, 2020), é muito 
difícil não coadunar com o diagnóstico, especialmente no papel que Dorrico atribui à 
fortuna crítica: o exemplo que dá, de um prefácio recente de Luís Augusto Fischer para a 
edição da L&PM da rapsódia, é eloquente, pois o autor “associa o protagonista Macunaíma 
ao povo Maku” [Hupd'äh] (Dorrico, 2022, p. 122), revelando um desleixo etnográfico que, 
ademais, dá o tom de Duas formações, uma história, obra em que aproxima o perspectivismo 
do bandeirantismo... Meu objetivo aqui vai na contramão desse apagamento (produzido 
seja de Mário, seja pela crítica) e visa, antes, buscar identificar a presença de um narrador 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

400

indígena específico, o velho makuxi Inácio, na própria forma da contação rapsódica. Ou 
seja, estou tentando argumentar que mesmo ali onde diferentes povos e suas próprias 
diferenças foram borrados, é possível ouvir, ainda que soterrada, a marca das vozes de 
origem, como aquela do narrador da “lenda indianizada de Noé”,

Em uma nota para o primeiro prefácio (de 1926) de Macunaíma, Mário escreveu: 
“(Este livro afinal não passa duma antologia do folclore brasileiro.)” (Andrade, 2017, p. 
213). Essa caracterização enfática (“afinal não passa...”) será desmentida ou mitigada 
com igual ênfase (“Evidentemente”) em outra anotação também visando um prefácio que, 
no fim das contas, nunca foi publicado em vida pelo autor: “Evidentemente não tenho a 
pretensão de que meu livro sirva pra estudos científicos de folclore” (Andrade, 2017, p. 
214). Ambas as afirmações, especialmente se tomadas em conjunto, carecem de maiores 
explicações, dada sua evidência: Macunaíma, afinal, é uma antologia de mitos e histórias 
que, porém, diferencia-se das compilações ou coletâneas de tipo etnográfica, linguística, 
histórica. São estas, portanto, ou são estas também, o termo de comparação da rapsódia, 
em relação às quais ela se aproxima e se distancia. Desse modo, Macunaíma move-se em 
dois planos ao mesmo tempo: o (indígena) dos mitos e práticas relatados e o (alienígena) 
dos modos pelos quais aqueles são contados, de modo que se pode comparar a rapsódia 
tanto com as histórias e costumes nativos quanto com as suas mediações ou traduções 
culturais, com a forma que a (proto-)entografia lida por Mário os registrou e publicou. Me 
parece, como argumentarei, que, em relação às últimas, o encaixamento ou montagem 
ou arranjo de mitos e contos de orígem díspar numa sequência narrativa (um “ciclo”) e 
etiológica explicativa do cosmos e de suas coisas, ou seja, a própria rapsódia, pode revelar-
se mais fiel à forma (num sentido amplo) do mito ou da mitologia nativos, mesmo que 
os mitos isolados apareçam, pela montagem com outros de outras proveniências, por 
isso, falsificados. Tomando como comparação os “livros-guia”, o procedimento mítico 
em Macunaíma, tanto do ponto de vista micro- quanto do macro-narrativo (o motivo de 
se contar um mito etiológico, por ex.) talvez seja preservado, ainda que às expensas da 
fidelidade ao conteúdo mítico e aos povos de onde provêm (e entende-se muito bem porque 
isso possa ser, para eles, indesculpável ou mesmo criminoso). Se perdemos em acesso ao 
conteúdo e contexto dos mitos, talvez ganhemos na compreensão de sua performance, de 
sua composição e formulação, dos mecanismos de encaixe: se perdemos na experiência 
contada, talvez ganhemos na compreensão da forma de contar a experiência. 

Trata-se, a meu ver, de um deslocamento importante, na medida em que os 
contadores e histórias indígenas costumam ser vistos como meras “fontes”, “materiais” 
aproveitáveis e aproveitados por Mário, como é praxe em boa parte da fortuna crítica, que 
concebe a ação do autor da rapsódia como um processo de formalização ou codificação 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

401

dessas matéria. Como apontou com precisão Lúcia Sá (2012), “embora a influência dos 
textos indígenas em Macunaíma não tenha sido negada, os textos indígenas propriamente 
ditos nunca foram analisados seriamente, pois esse trabalho tende a ser visto como 
supérfluo, já que as fontes ameríndias são geralmente consideradas simples ‘matéria-
prima etnográfica’”. Seria preciso, assim, “questionar o discurso econômico de toda uma 
tradição crítica que tem insistido em tratar os textos indígenas como matéria-prima, 
que só podem passar à categoria de arte quando devidamente trabalhados pelas mãos 
engenhosas de intelectuais não indígenas”. Podemos exemplificar a postura questionada 
por Sá na leitura da rapsódia realizada por Gilda de Mello e Souza. Assim, ainda que ela 
reconheça a existência de “dois sistemas referenciais diversos” aos quais a narrativa se 
reportaria, é apenas para criar entre eles uma hierarquia e subordinação, pelas quais o 
sistema “subterrâneo” (latente), como infra-estrutura, é o determinante, e o “ostensivo” 
(manifesto), como super-estrutura, é mero diversionismo (ideologia?): “independente 
dos mascaramentos [grifo nosso] sucessivos que emprestam à narrativa um aspecto 
selvagem [grifo nosso], o seu núcleo central permanece firmemente europeu [grifo da 
autora]” (2003, p. 60). Contudo, em primeiro lugar, como estamos insistindo, Mário 
não trabalha diretamente com textos (orais) indígenas, mas com mediações (traduções, 
compilações, etc.) de tais textos. Além disso, ao mobilizar relatos indígenas por meio de, 
através, ou mesmo contra (como argumentaremos) tais mediações, Macunaíma não lida 
uma matéria inerte e informe, mas se depara com a resistência (espiritual) dessa matéria 
à sua formalização pelas coletâneas etnográficas. Assim, seguindo a lição de Jaider Esbell 
(2018), podemos ver a agência nativa na ou sobre a rapsódia, identificando a presença 
indígena não só no plano do “conteúdo”, mas também enquanto codificação ou forma, que 
se sobrepõe aos códigos e formas “ocidentais” e também os modificam e transformam: “a 
irrupção das formas selvagens”, para fazer uso do título de um texto de Eduardo Sterzi 
(2022) e jogar ironicamente com a caracterização de Gilda de Mello e Souza. Ou seja, 
podemos ver como os códigos nativos codificam não só uma matéria também indígena, 
mas também a matéria branca e o seu código: o código branco também passa pelo crivo da 
codificação nativa. É o que tentarei fazer a seguir, sublinhando o que julgo ser a presença 
da voz de velho Inácio na montagem da rapsódia.

Como vimos, são quatro as principais coletâneas de mitos e contos indígenas que 
formam os “livros-guia” de Macunaíma. Em ordem de importância, vem, em primeiro 
lugar, obviamente, a de Koch-Grünberg de mitos pemon (taurepang e arekuna mais 
especificamente); depois, a Poranduba amazonense, O selvagem e a de Capistrano de 
Abreu. Os dois últimos (o de Couto e o de mitos huni-kuĩ) têm a peculiaridade de usarem 
os mitos, por meio da tradução interlinear, como ferramenta para o ensino e registro 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

402

da língua (o nheengatu e o huni-kuĩ, respectivamente). Mas a diferença principal entre 
as obras é de outra ordem: enquanto as coletâneas de Koch-Grünberg e Capistrano 
de Abreu restringem-se a mitos de um só povo contados em língua nativa (ainda que 
também traduzidas ao português pelos nativos no caso do primeiro), apresentando um 
escopo etnográfico mais bem definido, e um maior rigor, as de Barbosa Rodrigues e Couto 
apresentam e colocam lado a lado mitos de proveniência distintas, muitas vezes sem 
indicação do seu contexto ou povo de origem, “desgeograficados”, para usar a expressão 
de Mário a qual voltaremos.24 Contudo, em que pese a diferença das quatro coletâneas, em 
todas elas, as histórias são organizadas não de acordo com a sequência e circunstância em 
que foram narradas ou com a ordem dos eventos contados, mas agrupadas em blocos a 
partir de seu tema ou personagem. 

O princípio de construção de Macunaíma é outro. Nem uma compilação de mitos 
de um povo, nem um conjunto de mitos de povos variados agrupados por temas ou 
personagens. É claro que, à primeira vista, a unidade (o caráter cíclico), ou seja, o princípio 
organizador, é fornecida pelo personagem, o protagonista — Macunaíma. Todavia, como 
vimos, a ele são atribuídos feitos e práticas de outros povos, com ele se confrontam 
demiurgos e entidades de proveniência não-pemon: “[c]omo as tradições cíclicas sobre 
Macunaíma são em numero diminuto, o autor se aproveita de outras lendas brasileiras, 
fazendo-as passar com o mesmo herói”. Além disso, dentro da história de Macunaíma, são 
contadas também histórias que se passam com outros personagens (como Pauí-Pódole), 
por vezes de povos distintos e nomeados (como a história de Taína-Cã, dos Karajá). O 
ciclo forma-se em torno não de um personagem de uma cosmologia específica ou de 
um personagem comum a várias cosmologias (como o jabuti nas coletâneas de Barbosa 
Rodrigues e Couto de Magalhães), e sim do seu narrador, aquele que relata tanto a vida do 
protagonista, quanto, dentro desta, as histórias de outros: a unidade é dada pelo contador 
que é, ele mesmo, mítico, que é, ele mesmo, um mito, que é, ele mesmo, além disso, 
indígena, a saber, o próprio Macunaíma (que transmite seu relato ao papagaio, que o re-

24	 É fácil — e mesmo certeiro — atribuir essa diferença ao deságio temporal entre as obras: O selvagem 
e Poranduba são da segunda metade do século XIX e as outras duas já de 1924 e 1914. O avanço e 
profissionalização da etnografia explicariam, como de fato explicam, a diferença. Mas há também a 
questão da língua: Couto de Magalhães e Barbosa Rodrigues coletam os mitos em uma língua franca, o 
nheengatu (a mesma do “original” do mito de Jurupari utilizado por Stradelli para a sua tradução). Os 
mitos, portanto, ali já aparecem desgeograficados quanto à língua, e o próprio fato de serem contados 
e circularem no tupi moderno pode ser um índice, ao menos em alguns casos, de sua desgeograficação 
forçada, ou seja, da impossibilidade de determinar o seu contexto (povo e território) de origem. Para os 
dois proto-etnógrafos, porém, a língua em que ouviram os mitos (o nheengatu) era índice do contrário: 
o de seu pertencimento a uma espécie de marco-cosmologia tupi. Mas as aparências, como as línguas, 
enganam..., afinal, o tupi moderno, insistamos, era uma língua franca falada também por povos não-
tupi, tapuias, e seringueiros, brancos, em suma, por quase toda a população da Amazônia. A unidade da 
língua dos mitos mascarava a multiplicidade de sua origem. 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

403

transmite ao rapsodo que aparece no “Epílogo”). É do ponto de vista dele que a rapsódia é 
contada, é do ponto de vista dele que as múltiplas estórias e mundos são costurados. Aqui, 
encontramos a diferença crucial em relação aos “livros-guia”: o princípio organizador, a 
moldura das histórias não é “alienígena” (a etnografia), mas “indígena” (“indígena” entre 
aspas, evidentemente, pois se trata de um exercício ficcional, cuja legitimidade é contestada 
pelos críticos indígenas). Essa espécie de “antropologia especulativa” (Nodari, 2024a) 
implicava tentar adotar tanto a prosódia nativa — da qual um conjunto significativo das 
marcas e fórmulas utilizadas na rapsódia se concentra na forma de contar do velho Inácio 
— quanto a perspectiva indígena em relação à exterioridade. Afinal, para suplementar o 
diminuto ciclo macunaímico registrado por Koch-Grünberg, o “autor” precisou deslocar 
o “herói”, de modo a confrontá-lo com seres (míticos ou não), práticas e modos de vida 
diferentes daqueles pemon, incluindo a “civilização da máquina”, encarnada na cidade 
de São Paulo, o mundo branco (e esse contato forma o núcleo do livro). Trata-se do que a 
crítica convencionou chamar, a partir dos prefácios de Mário, de “desgeograficação”25, uma 
espécie de “atribuição errônea” borgeana, em que  personagens, fauna, flora, expressões, 
condutas, são (des-)situados fora do seu lugar, colocando-se heterotopicamente lado a 
lado seres e cenários não-copertencentes. Contudo, não se pode perder de vista o que 
acabamos de sublinhar, a saber, que Macunaíma é não só o protagonista dessas viagens 
(embora nem sempre seja o seu agente, já que muitas vezes ele está fugindo e, no caso 
da ida à cidade, foi levado a tanto para recuperar a muiraquitã espoliada), como o seu 
narrador. É do ponto de vista dele que os brancos são vistos, como “filhos da mandioca” ou 
“de Mani”, numa referência a um mito sobre a origem da mandioca coletado por Couto de 
Magalhães em O selvagem, e que São Paulo é apresentada, num exercício de “antropologia 
reversa” (Wagner, 2010) epitomizado na “Carta pras Icamiabas”. Aqui,  a diferença em 
relação aos livros-guia se desdobra em outra, pois não se trata do etnógrafo que viaja da 
cidade à floresta e torna, mas do nativo que faz o movimento inverso: é o mundo branco 
que é visto não só pela ótica “indígena”, como também pela lógica “nativa” de dar sentido 
a ele, a saber, não a forma “científica” da etnografia, mas a do saber narrativo. É como se 
as viagens de Macunaíma que ele mesmo relata, as “desgeograficações”, fossem também a 
forma narrativa das viagens dos mitos, de Makunaimî, mas não só, e suas transformações, 
inclusive ou especialmente, no contato com os brancos, e pelos brancos. 

25	 “Um dos meus interesses foi desrespeitar lendariamente a geografia e a fauna e flora geográficas. 
Assim desregionalizava o mais possível a criação ao mesmo tempo que conseguia o mérito de conceber 
literariamente o Brasil como entidade homogênea - um conceito étnico nacional e geográfico.) // (Dizer 
também que não estou convencido pelo fato simples de ter empregado elementos nacionais, de ter feito 
obra brasileira. Não sei si sou brasileiro. É uma coisa que me preocupa e em que trabalho porém não 
tenho convicção de ter dado um passo grande pra frente não.)” (Andrade, 2017, p. 213). Observe-se a 
oscilação entre a busca pela homogeneidade nacional e a desconfiança quanto ao resultado.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

404

Sabe-se que Mário de Andrade tinha uma verdadeira admiração pela capacidade 
de emigração de manifestações, formas ou conteúdos culturais: “Há casos curiosíssimos 
disso”, diz ele em uma crônica a respeito publicada no jornal A cidade, do Recife, em 14 
de novembro de 1934, “como aquele sucedido com o explorador Kock-Grünberg que 
fonografou entre os índios brasileiros do extremo-norte da Amazônia, já dotada de texto 
ameríndio, a melodia do hino nacional holandês!” (Andrade, 2018).26 Essa admiração 
contrasta com a desconfiança mais ou menos geral dos autores dos “livros-guia” quanto à 
contaminação ou contágio das “culturas” e histórias indígenas por aquelas de proveniência 
europeia27, e também com aquela ambiguidade mais específica de Koch-Grünberg em 
relação à “lenda indianizada de Noé” e à areruya. A miragem da “pureza” (ainda que 
motivada pela justa denúncia da violência material e simbólica da colonização) dificultava 
a eles ver tanto a conformação recíproca de redes de povos por meio de seus contatos 
simétricos quanto a capacidade nativa de, diante de um encontro assimétrico (um “mau 
encontro”), dar sentido a ele por meio de uma aparente auto-contaminação. Desse modo, 
por exemplo, Barbosa Rodrigues, ao publicar várias versões do mito do boto, denuncia em 
duas o contágio do mundo branco, mas o que vemos em ambas é a “contaminação” sendo 
orientanda nativamente, pois o boto, enquanto agente maléfico, ardiloso e enganador, 
aparece numa delas como um branco, e, em outra, “é um regatão” (1881, pp. 44, 41), 
como, aliás, também o é Venceslau Pietro Pietra, o gigante Piaimã na rapsódia...28 Por sua 
vez, Mário não só aproveitou pontualmente essas percepções nativas do mundo branco, 
sem perder de vista os efeitos devastadores do aparato colonial (basta lembrar a volta de 
Macunaíma ao Uraricoera, verdadeiro cenário fantasmático, já que, como lemos no texto 
anônimo do Diário Nacional “a tribo morrera toda numa epidemia” [1928], num triste 

26	 O “caso” aparece no apêndice ao terceiro volume de Do Roraima ao Orinoco, “A música dos Makuxí, 
Taulipáng e Yekuaná”, assinado por Erich M. von Hornbostel, que analisou o material fonografado por 
Koch-Grünberg, com o auxílio dele. Cf. a seção do texto voltado à “Influência europeia” (Koch-Grünberg, 
2022, III, p. 386).

27	 Veja-se essa afirmação de Barbosa Rodrigues em “Lendas, crenças e superstições”, que ele mitigaria 
depois na Poranduba: “As lendas, como as plantas transplantadas, também medram, e, conforme 
a civilização do povo, perdem-se, ou vigoram enfeitando-se com as cores locais. Entre a gentilidade 
não há lendas e sim crenças (...). Com origem mitológica puramente indígena não conheço nenhuma. 
Alguns contos que tenho coligido, posto que tenham a singeleza infantil e mesmo uma poesia natural, 
não constituem lendas, são simples histórias quase todas eivadas de superstição e seladas com o 
cunho europeu, e raras vezes mesmo africano”: seriam “histórias das crenças plantadas outrora pelos 
invasores, que o tempo modificou, coloriu e tornou romanescas, inutilizando a inteligência indígena” 
(1881, pp. 24, 25). 

28	 Pietro Pietra é caracterizado não só como “regatão”, como também “peruano”, o que, longe de ser um 
elemento de xenofobia, indica o seu provável referente histórico, Julio César Araña del Águila, o rei do 
látex, responsável por aliciar trabalhadores nordestinos vítimas da seca para seu empreendimento (em 
mais uma etapa da desgeograficação forçada pelo processo colonial), e por trocar ítens de uso cotidiano 
por quilos de borracha, entre outros tantos crimes.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

405

augúrio dos Tapayuna históricos, quase dizimados décadas depois do mesmo modo [cf. 
Lima, 2014]). Mais do que isso, ao fazer de Macunaíma o narrador do relato, colocou a 
ótica “indígena” como o princípio ordenador e estrutural (trata-se de um demiurgo) da 
narrativa do contato com o mundo branco, ou seja, sitou o herói na posição de sujeito da 
própria transformação.

Essa posição é a mesma do velho Inácio (e do velho Caetano), e foi possivelmente, 
como estou argumentando, inspirada por ele(s). A “lenda indianizada de Noé” poderia 
muito bem ser caracterizada como uma “desgeograficação” da história bíblica, que 
a desloca ao Roraima. Mas, evidentemente, a “indianização” da história de Noé não 
se reduz a isso. Afinal, não é só o cenário “físico” que se modifica, que se desloca: que 
o cenário da história seja outro deve ser tomado em seu sentido amplo, a saber, que a 
história é re-escrita (grafia) em outra terra (geo), contada em outro mundo, e, além disso, 
inserida em outra moldura e lógica narrativas, recosturada. A desgeograficação não é um 
procedimento referente apenas a lugares, mas a contextos, em todos os sentidos, inclusive 
ou especialmente o daqueles textos (verbais ou não) com os quais e aos quais dá sentido: 
o mito de Noé, desse modo é descosturado, descontextualizado, tirado de seu contexto 
e texto de origem (dos quais, porém, conserva a marca, o rastro) e retextualizado na 
textura indígena (cf. Fiorotti, 2023), recosturado com estruturas formulaicas típicas, com 
explicações etiológicas, com o princípio cosmológico de que tudo era gente. Além disso, 
o contexto na acepção de situação discursiva também se altera drasticamente. Extraída 
da Bíblia e do imaginário judaico-cristão, a história, transformada, é re-inserida em um 
novo contexto de contatos, amistosos poucos, violentos, a sua maioria, entre indígenas 
e brancos (etnógrafos, fazendeiros, missionários), passando a compor, lado a lado com 
histórias “dos feitos do pérfido herói da tribo, Makunaíma; do grande dilúvio; do grande 
incêndio que destruiu toda vida humana; de um homem que teve, aqui na terra, uma das 
pernas decepadas por sua mulher adúltera”, outro ciclo que vai (se) transformando29, 
no qual, porém a sua exterioridade se manifesta como tal na forma dos nomes cristãos. 
Nem indígena nem alienígena, a “lenda indianizada de Noé” é indigenamente alienígena 
e não alienigenamente indígena, como a versão de Brett: se nessa, a cosmologia interna 
explica elementos e histórias internas, naquela, a cosmologia nativa explica o elemento e 
a história externas. 

Me parece ser esse também um dos objetivos e efeitos máximos do princípio 
construtivo de Macunaíma (o de fazer do herói o narrador), como venho argumentando: o 
de produzir uma narrativa “indigenamente” alienígena, por oposição às alienigenamente 
“indígenas” dos seus “livros-guia”, especialmente (e é disso que trata o mito contado pelo 

29	 Como se pode depreender do caso ingarikó (cf. nota 16, acima)

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

406

“cacique” makuxi) na conflituosa sobreposição entre os mundos nativo e branco. Um dos 
traços mais curiosos e constantes da “mistura”, “desgeograficação”, ou, como eu prefiro, 
“sobreposição” realizada por Macunaíma (ou Macunaíma) é justamente a constante 
manifestação da marca da exterioridade introduzida ou enxertada em uma narrativa 
de outra proveniência que “nativiza” aquela. Trata-se de algo que muitas vezes passa 
desaparcebido, tamanho o poder da prosódia do texto ou do desconhecimento etnográfico 
dos críticos, e que em outras é minimizada pelo efeito cômico que produz, mas que se 
está presente em todos os níveis, do linguístico em sentido estrito, ao mais amplo das 
explicações cosmológicas contidas na narrativa, passando pelas etiologias das pequenas 
e grandes coisas (lembre-se, por exemplo, da cena da origem do truco, a partir do embate 
com o gigante na “árvore Dzalaúra-Iegue que dá todas as frutas” [Andrade, 1988, p. 44]). 
Já tivemos ocasião de mencionar algumas dessas manifestações (Capei, o gigante regatão), 
bem como a atenção e reflexão de Mário a seu respeito, e por isso, nos deteremos tão 
somente em duas, muito próximas, por motivos diferentes, da “desgeograficação” do velho 
Inácio, e desiguais em importância, tanto para a rapsódia, quanto para o nosso argumento.

Comecemos pela mais anedótica: o modo como a rapsódia incorpora, menciona, 
re-escreve uma figura decisiva do catolicismo no Brasil (ainda que sem a importância 
cosmológica de Noé), José de Anchieta, que só aparece como tal uma única vez, embora 
seja onipresente de forma indireta (São Paulo é descrita como a “cidade anchietana” 
na “Carta”; a eleição das formigas como um dos “males” do país, topos antigo que é 
retraçável ao santo30; a equivocação Sumé/Tomé e a referência na narrativa à “religião 
Caraimonhaga que estava fazendo furor no sertão da Baía” [cf. Nodari, 2024b], ambas do 
tempo de apostolado do jesuíta, etc.). Um desses casos de sua presença em negativo é uma 
passagem da rapsódia que, embora constitua um movimento em direção inversa àquela 
de Inácio, tem o mesmo sentido. No início de “A pacuera de Oibê” (cap. XV), com os três 
irmãos voltando pra casa e diante um forte calor ocasionado por Vei, Macunaíma

se lembrou que era imperador do Mato-Virgem. Riscou um gesto na sol, 
gritando:

	 — Eropita boiamorebo!

Logo o céu se escurentou de supetão e uma nuvem ruivor subiu do 
horizonte entardecendo a calma do dia. A ruivor veio vindo veio vindo 
e era o bando de araras vermelhas e jandaias, todos esses faladores, era 
o papagaio-trombeta era o papagaio-curraleiro era o periquito cutapado 
era o xarã o peito-roxo o ajuru-curau o ajuru-curica arari ararica araraúna 

30	 “As formigas que tem esta terra”, diz Anchieta (1988, p. 440), “não se pode dizer, são inumeráveis e 
inúmeras as castas e suas espécies; são destruição desta terra, porque não há viver com elas. Minam as 
casas, as igrejas, as câmaras pelas paredes até os telhados”. 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

407

araraí araguaí arara-taua maracanã maitaca arara-piranga catorra teriba 
camiranga anaca anu pura canindés tuins periquitos, todos esses, o cortejo 
sarapintado de Macunaíma imperador. E todos esses faladores formaram 
uma tenda de asas e de gritos protegendo o herói do despeito vingarento 
da Sol. Era uma bulha de águas deuses e passarinhos que nem se escutava 
mais nada e a igarité meio parava atordoada (Andrade, 1988, p. 138).

Trata-se de uma (contra-)apropriação macunaímica de um dos muitos milagres 
atribuídos a Anchieta (como o de fazer cessar ou retardar a chuva para apresentação de 
uma de suas peças), que, segundo Cavalcanti Proença, Mário extrai da versão do jesuíta 
Simão de Vasconcelos: “Numa viagem de canoa, o sol estava queimando. O padre Anchieta 
falou a um bando de aves: — Eropita de Boiaimorebo, que quer dizer — Faze parar teus 
companheiros aqui sobre nós. — As aves formaram um toldo e protegeram os viajantes 
contra o sol” (citado em Cavalcanti Proença, 1987, p. 211). É em tupinambá que teria falado 
com com as aves: ero-pytá nde boîa-ĩ orébo, em transcrição moderna, e cuja tradução seria, 
para Eduardo Navarro (2005, p. 338), “fica com teus suditozinhos junto de nós”, forma 
de eufemisar ou ameigar o que é uma ordem — uma tradução mais literal ou exata seria: 
“fique junto de nós com teus pequenos servos”. A capacidade de comunicação com animais 
de outra espécie em língua indígena, que os jesuítas adjudicavam a Anchieta, é mais um 
exemplo da estratégia missionária de tentar disputar do interior o campo sobrenatural 
nativo, com os padres se apropriando de funções e poderes dos pajés. Nesse jogo de 
atribuições errôneas, para fazer uso novamente da expressão borgeana, a de Mário (um 
gesto de restituição) parece fazer mais sentido: a ação, sendo de Macunaíma, ao contrário 
de ser mera manifestação de poder divino como a de Anchieta, não só se explica pelo 
título imperial que porta e lhe dá domínio sobre os pássaros, como também não implica 
um excesso ou exceção comunicacional e de mão única, mas faz parte da lógica animista 
de comunicação inter-espécies do xamanismo ameríndio em geral, e da comunicação de 
Macunaíma com os papagaios, em específico. Não é à toa que os pássaros não só obedecem 
ao chamado do herói, como, enquanto “faladores”, respondem com uma “bulha de águas 
deuses e passarinhos que nem se escutava mais nada” fazendo até a canoa parar de 
atordoamento, ainda que, logo a seguir, num ato característico, Macunaíma corte o clímax, 
o que talvez, por outra via, aponte para a naturalização do que ocorre, diferentemente da 
excepcionalidade do gesto anchietano. O milagre deixa de sê-lo ao ser inserido na ordem 
(sobre-)natural das coisas. O cristianismo é situado numa outra série, que o transforma 
em outra coisa.

Mas a presença do Anchieta “em si” se dá no capítulo “A piolhenta de Jiguê”, que 
tem como núcleo a estória de Suzi, tecida especialmente a partir de dois mitos huni kuĩ 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

408

coletados por Capistrano de Abreu, “O irmão enganando o irmão” e “A mulher piolenta” 
(2016: pp. 484-88, 505-8). Na passagem para a rapsódia, o irmão que engana o irmão vira 
Macunaíma, que engana Jiguê, “brincando” com Suzi, a mulher piolhenta: “Macunaíma é 
que era o namorado da companheira de Jiguê” (Andrade, 1988, p. 121). Curiosamente, 
o agente articulador das duas estórias huni kuĩ na rapsódia, que faz a mediação daquela 
da traição do irmão à da mulher piolhenta, é o jesuíta. Após aplicar uma surra na 
companheira e no mano, Jiguê proíbe-a de sair: “Suzi sem quefazer passava o tempo 
contrariando a moralidade [i.e., se masturbando] mas uma feita o santo Anchieta vindo 
ao mundo passou pela casa dela e por piedade ensinou-a catar piolhos, muitos!. Agora 
(...) não fazia imoralidades. Quando Jiguê partia ela tirava os cabelos e espetando-os no 
porrete do companheiro, catava piolhos” (Andrade, 1988, pp. 122-3). Por um lado, temos 
a aparição de um santo, cuja função é moralizar, o que envolve controlar sexualmente, 
dentro do projeto laboratorial e colonial jesuítico de construir famílias monogâmicas 
cristãs. Tal aspecto se ressalta no fechamento do capítulo, quando aparece, pela única vez 
no texto da rapsódia, o epíteto do herói que subtitula a obra: “Maanape contou pra Jiguê 
e Jiguê contou pra Maanape. Então eles verificaram que Macunaíma era muito safado e 
sem caráter. Voltaram pro quarto de Maanape e toparam com o herói se lastimando. Pra 
consolar levaram ele passear na máquina automóvel” (Andrade, 1988, p. 125; grifo nosso). 
Aqui, é claramente o elemento moral (Macunaíma trai Jiguê e inventa mentiras a respeito, 
que os manos flagram) que define a ausência de caráter (e não uma ausência de civilização 
própria, como Mário apontava nos prefácios). Contudo, como mostra a frase final, os 
irmãos não parecem dar muita bola a isso. Assim, por outro lado, a aparição de Anchieta 
— do jesuitísmo — não deixa de ser tomada à moda nativa, sob a tópica da inconstância, 
se quiserem, afinal, Suzi deixa de se masturbar, mas não de encontrar o cunhado... Além 
do mais, o santo é, ao mesmo tempo, traduzido como um herói cultural nativo, aquele que 
ensina a... catar piolhos, função que, evidentemente, o rebaixa do ponto de vista cristão.31

A outra manifestação explícita de uma exterioridade mostrada como tal em sua 
“nativização” que gostaríamos de destacar é mais pervasiva e estrutura boa parte (o 
miolo) da narrativa. Estamos nos referindo à “máquina” (e a sua epítome no “automóvel”).  
O uso do palavra para designar as coisas, digamos assim, do mundo branco, tem lastro 
nativo, vindo de Koch-Grünberg, ou melhor, dos pemon. Em Do Roraima ao Orinoco, o 

31	  Além disso, a ironia e/ou sarcasmo são evidentes. No mito huni kuĩ, a “mulher piolhenta” “escalpava-se 
para tirar piolhos” (Capistrano de Abreu, 2016, p. 505), ou seja, essa era a condição originária, invertida 
em relação à atual, na qual não se retira mais o couro cabeludo para catar piolhos. Já na rapsódia, de 
forma invertida à inversão, é Anchieta quem ensina essa técnica, digamos, inusual, que não existia antes 
da sua intervenção “civilizatória”: um modo bastante claro da rapsódia apontar para o fato de que o 
missionarismo visava “ensinar” os indígenas a escalpar suas cabeças (em sentido literal e figurado)...

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

409

antropólogo registra seguidas vezes “como os índios chamam todos os meus instrumentos 
mágicos” de “máquina” (2022, I, p. 73). Desse modo, segundo ele, o fonógrafo e o teodolito, 
por exemplo, eram, aos olhos indígenas, “coisas mágicas, que chamavam de ‘mákina’, uma 
expressão que ouviram em algum lugar” (2022, III, p. 122). Mas isso que o antropólogo 
anota lateralmente, sem maiores considerações, a rapsódia toma não como um dado 
anedótico, e sim como a forma por excelência de Macunaíma conceber o mundo branco. 
Assim, o termo aparece como substantivo mais de cinquenta vezes na narrativa, referindo-
se não só à parafernália de produtos industriais da cidade (“máquina telefone”, “máquina 
revólver”, “máquina bonde”, “máquina luz elétrica”), como também às mercadorias de um 
modo geral (“máquina óculos de tartaruga”, “máquina sapatos”, “máquina cinta”) e a tudo 
aquilo que diz respeito a essa civilização da “máquina”, ou seja, o capitalismo (“máquina 
London Bank”, “máquina negócios”, “máquina jornais”). E na abertura do cap. X, “Pauí-
Pódole”, a acumulação excessiva de mercadorias revela-se monstruosa, verdadeiro encontro 
sobrenatural em que as “máquinas” se revelam “monstros”: “Uma feita era dia da Flor, 
festa inventada pros brasileiros serem caridosos e tinha tantos mosquitos carapanãs que 
Macunaíma largou do estudo e foi na cidade refrescar as ideias. Foi e viu um despropósito 
de coisas. Parava em cada vitrina e examinava dentro dela aquela porção de monstros, 
tantos que até parecia a serra do Ererê onde tudo se refugiou quando a enchente grande 
inundou o mundo” (Andrade, 1988, pp. 87-8).32 O confronto entre esse caráter mágico, 
sobrenatural, das “máquinas” e a perspectiva desencantada — científica — a seu respeito 
marca toda a passagem de Macunaíma por São Paulo, desde a sua chegada. De fato, após 
a primeira noite na cidade, ele acorda “com os berros da bicharia lá embaixo nas ruas, 
disparando entre as malocas temíveis. (...) Que mundo de bichos! que despropósito de 
papões roncando, mauaris juruparis sacis e boitatás (...)” (Andrade, 1988, p. 40). Mas, logo 
lhe “ensinaram que todos aqueles piados berros cuquiadas sopros roncos esturros não 
eram nada disso não, eram mas clácsons campainhas apitos buzinas e tudo era máquina. As 
onças-pardas não eram onças-pardas, se chamavam fordes hupmobiles chevrolés dodges 

32	 A remissão é a um mito coligido por Barbosa Rodrigues, entre “os índios do rio Padauiri”: “Na serra do 
Ereré todas as coisas são grandes; as vespas, os beija-flores, os mucuins, os carrapatos são grandes; há 
água em cima da serra e pela borda flores; tudo quanto há aí, cheira. Pensamos que antigamente não 
chegaram aí as águas do dilúvio quando se acabou o mundo” (2018, p. 395). Como o procedimento de 
agrupamento de mitos de Barbosa Rodrigues se guiava pelo tema, na Poranduba, a esse mito sucede 
outro, de procedência distinta, mas igualmente sobre um dilúvio primordial. Trata-se de uma “Lenda 
dos Pamaris, Abederis e Catauixis” coligida no Rio Purus, da qual, porém, cabe destacar o nome de uma 
das sobreviventes, ao lado de Uaçu: Sofará, que nomeia na rapsódia a primeira companheira de Jiguê 
no Uraricoera. Lembre-se que a segunda esposa de Jiguê também é uma mulher de uma humanidade 
primordial, ancestral, Iriqui, descendente dos que escaparam do dilúvio huni-kuĩ: “O carangueijo”, 
lemos num estudo de Capistrano de Abreu, “salvou-lhes [um casal de gêmeos] a vida: criou-os, depois 
casou-os. O varão chamou-se Xaka, carangueijo, a mulher Maxi, praia; destes nasceu Pokã (é bom) que 
esposou Iriki (foi também), e de ambos Manã (espera), marido de Maticiani (esfriou)” (1938, p. 310). 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

410

mármons e eram máquinas. (...). Eram máquinas e tudo na cidade era só máquina!”. Sua 
primeira reação é de tomá-la como uma “deusa de deveras forçuda, Tupã famanado que os 
filhos da mandioca chamavam de Máquina”, porém, com risadas, respondem “que isso de 
deuses era gorda mentira antiga, que não tinha deus não e que com a máquina ninguém 
não brinca porque ela mata”: “A máquina não era deus não (...). Era feita pelos homens. Se 
mexia com eletricidade com fogo com água com vento com fumo, os homens aproveitando 
as forças da natureza” (Andrade, 1988, p. 40, 41). Macunaíma, porém, não se dá por (con)
vencido e passa uma semana “maquinando”, até chegar à sua (quase-)conclusão:

A Máquina era que matava os homens porém os homens é que mandavam 
na Máquina... Constatou pasmo que os filhos da mandioca eram donos 
sem mistério e sem força da máquina sem mistério sem querer sem fastio, 
incapaz de explicar as infelicidades por si (...). Não concluiu mais nada 
porque inda não estava acostumado com discursos porém palpitava pra 
ele muito embrulhadamente muito! que a máquina devia de ser um deus 
de que os homens não eram verdadeiramente donos só porque não tinham 
feito dela uma Iara explicável mas apenas uma realidade do mundo. De 
toda essa embrulhada o pensamento dele sacou bem clarinha uma luz: 
Os homens é que eram máquinas e as máquinas é que eram homens 
(Andrade, 1988, p. 41; grifos nossos).

Como já tive a oportunidade de me deter alhures nessa rica reflexão macunaímica 
(Nodari, 2020), gostaria de passar ao desfecho disso que é evidentemente um conflito 
de cosmologias, afinal, como diz o narrador (o próprio herói), nesse primeiro momento, 
Macunaíma não conclui plenamente, por ainda não ter domínio sobre o saber ou a arte 
discursiva. A estada na cidade será o espaço em que ele adquire essa maestria, maestria 
que é inseparavelmente tanto da palavra (a preparação do rapsodo), quanto das máquinas 
(a preparação do herói). É nela que o herói estuda a(s) língua(s) dos brancos (a escrita e 
a falada), é dela que escreve a “Carta pras Icamiabas”, é nela que o conflito cosmológico se 
especifica numa querela sobre uma constelação (se é Pauí-Pódole, o Pai do Mutum pemon, 
ou se é o Cruzeiro do Sul), em que o herói (“orador que logo se transformará em rapsodo”, 
como aponta Telê Ancona [em Andrade, 1988, p. 91, n. 8]) discursará e sairá vitorioso — e 
com ele, a cosmologia indígena sobre a máquina: “Ninguém não se amolava mais nem com 
dia do Cruzeiro nem com as máquinas repuxos misturadas com a máquina luz elétrica (...). 
E Pauí-Pódole estava rindo pra ele, agradecendo. De repente piou comprido parecendo 
trem-de-ferro. Não era trem era piado e o sopro apagou todas as luzes do parque. Então 
o Pai do Mutum mexeu uma asa mansamente se despedindo do herói” (Andrade, 1988, 
pp. 92-3; grifos nossos; cf. Nodari, no prelo). Desse modo, Macunaíma vai adquirindo, 
como apontamos, um domínio da palavra e sobre a máquina que são inseparáveis pois 

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

411

o conflito cosmológico diz respeito à natureza mesma da máquina: se ela é uma mera 
realidade do mundo (res, coisa) explicável objetivamente, que os homens pretendem 
dominar mas que os domina (“A Máquina era que matava os homens porém os homens 
é que mandavam na Máquina”; “Os homens é que eram máquinas e as máquinas é que 
eram homens”), ou se, antes, trata-se de um “deus” (uma ente mítico) sobre o qual se 
pode adquirir domínio se se souber a sua história: “a máquina devia de ser um deus de 
que os homens não eram verdadeiramente donos só porque não tinham feito dela uma Iara 
explicável”. Que os comentadores tenham visto nessa ocorrência de “Iara” uma remissão 
a uma genérica Mãe d’Água se explica facilmente pelo desconhecimento etnográfico, mas, 
mesmo que a tomemos como tal, e não, como tudo indica, à figura das/dos yara (termo 
tupinambá com cognatos nas línguas tupi), os “donos” indígenas (pais, mães, mestres, 
espíritos-protetores, etc.), o adjetivo “explicável” ligado a ela deixa claro o que está em jogo 
nessa passagem: é preciso tomar a Máquina como uma entidade (sujeito) sobrenatural 
(um deus, uma Mãe-de-, um espírito, etc.) e/para explicá-la, i.e., tomá-la como um sujeito 
e conhecer a sua história, para assim ser “dono” (numa acepção nativa) dela. Afinal, um 
postulado disseminado no pensamento xamânico indígena é o de que conhecer não é, 
como para nós ocidentais, objetivar (converter as coisas em “realidade do mundo”), mas 
sim subjetivar: “Conhecer é personificar” (Viveiros de Castro, 2002, p. 358), conhecer 
a história, formação e narrativa de outro sujeito, é, portanto, para usar o vocabulário 
de Macunaíma, converter as coisas em Iaras explicáveis, como os mitos fazem, como a 
mitologização presente na rapsódia faz com o Chuvisco, a Cometa, conhecimento que está 
na base da atividade dos xamãs (agentes que podem acessar a névoa de virtualidades que 
constitui a temporalidade mitológica) e lhes permite lidar com os “donos”, com os “deuses”, 
com as “iaras”, negociando ou guerreando com eles, como Macunaíma, o transformista, e 
Maanape, o feiticeiro, fazem.

Sob essa ótica, a aparente incongruência de Macunaíma conseguir vencer Piaimã 
facilmente depois das duas derrotas iniciais e de todo o aparato de segurança que o regatão 
mobiliza para proteger a muiraquitã se desfaz. Do momento do primeiro encontro com 
Piaimã até a recuperação da pedra verde, não há nenhuma preparação de Macunaíma para 
a vitória, a não ser a sua preparação como narrador das estórias de seus povos e seus parentes. 
E, na iminência mesmo de enfrentar e derrotar o gigante definitivamente, Macunaíma 
decide fumar um cigarro e contar uma estória para um chofer e sua companheira. De novo, 
trata-se aparentemente de uma incongruência. Vistas bem as coisas, porém, a história 
que conta é a sua vitória, pois trata-se, ali, de contar a origem dos automóveis a partir da 
“onça Palauá”, isto é, de fazer das máquinas, a civilização da máquina representada por 
Venceslau Pietro Pietra, uma Iara explicável, e, portanto, ser “dono” dela, de re-asseverar 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

412

sua percepção inicial de que as máquinas eram bichos e desfazer o desencantamento do 
mundo:

— No tempo de dantes, moços, o automóvel não era uma máquina que 
nem hoje não, era a onça parda. Se chamava Palauá e parava no grande 
mato Fulano. Vai, Palauá falou pros olhos dela:

— Vão na praia do mar, meus verdes olhos, depressa depressa depressa!

Os olhos foram e a onça parda ficou cega. Porém levantou o focinho, fez 
ele cheirar o vento e percebeu que Aimalá-Pódole, o Pai da Traíra estava 
nadando lá no longe do mar e gritou:

— Venham da praia do mar, meus verdes olhos, depressa depressa 
depressa!

Os olhos vieram e Palauá ficou enxergando outra vez. Passava por ali a 
tigre preta que era muito feroz e falou pra Palauá:

— O que você está fazendo, comadre!

— Estou mandando meus olhos olharem o mar.

— É bom?

— Pros cachorros!

— Então manda os meus também, comadre!

— Mando não porque Aimalá-Pódole está na praia do mar.

— Manda que sinão te engulo, comadre!

Então Palauá falou assim:

— Vão na praia do mar, amarelos olhos de minha comadre tigre, depressa 
depresssa depressa!

Os olhos foram e a tigre preta ficou cega. Aimalá-Pódole estava lá e juque! 
engoliu os olhos da tigre. Palauá maliciou tudo porque o Pai da Traíra 
estava cheirando mui forte. Foi tratando de se raspar. Porém a tigre preta 
que era mui feroz presenciou a fugida e falou pra onça parda:

— Espera um pouco, comadre!

— Não vê que careço de buscar janta pra meus filhos, comadre. Então até 
outro dia.

— Primeiro manda meus olhos voltarem, comadre, que já tomei um fartão 
de escureza.

Palauá gritou:

— Venham da praia do mar, amarelos olhos de minha comadre tigre, 
depressa depressa depressa!

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

413

Porém os olhos não voltaram não e a tigre preta ficou feito fúria.

— Agora que te engulo, comadre!

E correu atrás da onça parda. Foi uma chispada mãe por esses matos que 
chii! os passarinhos se tornaram pequetitinhos pequetitinhos de medo e 
a noite levou um susto tamanho que ficou paralítica. Por isso que quando 
faz dia em riba das árvores, dentro do mato é sempre noite. A coitada não 
pode mais andar...

Quando Palauá correu légua e meia olhou pra trás fatigada. A tigre preta 
vinha perto. Vai, Palauá chegou num morro chamado Ibiraçoiaba e topou 
com uma bigorna gigante, aquela uma que pertencia à fundição de Afonso 
Sardinha no princípio da vida brasileira. Junto da bigorna estavam quatro 
rodas esquecidas. Então Palauá amarrou elas nos pés pra poder deslizar 
sem muito esforço e, como se diz: desatou o punho da rede outra vez, uma 
chispada mãe! A onça engoliu num átimo légua e meia de terreno porém 
isso vinha que vinha acochada pela tigre. Faziam um barulhão tamanho 
que os passarinhos estavam pequetitinhos pequetitinhos de medo e 
a noite mais pesada por causa que não podia andar. E a bulha inda era 
assombrada pelos gemidos do noitibó... Noitibó é Pai da Noite, moços, e 
chorava a miséria da filha.

Bateu fome em Palauá. A tigre na cola dela. Mas Palauá nem não podia 
mais correr assim com o estômago nas costas, vai, em de mais longe 
quando passou pela barra do Boipeba onde o cuisarrúim morou, viu um 
motor perto e engoliu o tal. Nem bem motor caiu na barriga da onça que 
a pobre criou força nova e chispou. Fez légua e meia e olhou pra trás. Isso 
a tigre preta vinha feita pra cima dela. Estava uma escureza que só vendo 
por causa da malinconia da noite e bem na frente dum feixo a onça deu 
uma trombada temível no derrame dum morrete, que por um triz, era 
uma vez Palauá! Vai, ela abocanhou dois vagalumões e seguiu com eles 
nos dentes pra alumiar caminho. Nem bem fez outra légua e meia olhou 
pra trás. A tigre junto. Era por causa que a onça parda cheirava muito e a 
peste da cega tinha faro de perdigueiro. Vai, Palauá ingeriu um purgante 
de ólio de mamona, pegou numa lata da essência chamada gasolina, 
despejou no x e lá foi fuomfuom! fuom! que nem burro peidorreiro por aí. 
A bulha foi tamanha que nem se escutou o tinido assombrado dos pratos 
partidos do morro do Assobio ali. A tigre preta ficou toda atrapalhada 
por causa que era cega e não cheirava mais a catinga da comadre. Palauá 
correu mais muito e olhou prá trás. Não enxergou a tigre. Também nem 
não podia mais correr com as fuças fumegando de quentura. Tinha ali 
perto um bananal macota com um pauê na faixa porque Palauá já tinha 
chegado no porto de Santos. Vai, a bicha derramou água cansada no 
focinho e desesquentou. Depois cortou uma folha açu de banana-figo e se 
escondeu botando ela por riba feito capote. Dormiu assim. A tigre preta 
que era muito feroz até passou poi ali, onça nem pio. E a outra passou não 
presenciando a comadre. Então de medo a onça nunca mais que largou 
de tudo o que tinha ajudado ela a fugir. Anda sempre com roda nos pés, 
motor na barriga, purgante de ólio na garganta, água nas fuças, gasolina 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

414

no osso-de-Pai-João, os dois vagalumões na boca e o capote de folha de 
banana-figo cobrindo, ai ai! prontinha pra chispar. Principalmente si 
pisa nalguma correição da formiga chamada táxi e alguma trepando no 
pelame luzido morde a orelha dela, qual! chispa que nem Deus!... E inda 
tomou nome estranho pra disfarçar mais. É a máquina automóvel.

Mas por causa que bebeu água cansada Palauá teve estupor. Possuir 
automóvel de seu é ter estupor em casa, moços.

Dizem que mais tarde a onça pariu uma ninhada enorme. Teve filhos e 
filhas. Uns machos outros fêmeas. Por isso que a gente fala “um forde” e 
fala “uma chevrolé”...

Tem mais não. (Andrade, 1988, pp. 129-32).

Assim como o velho Inácio transforma o mito pemon do dilúvio macunaímico com a 
incorporação nativizante de Noé (ou Jesus Cristo), Macunaíma transforma o mito pemon, 
contado por Mayuluaípu a Koch-Grünberg, de origem do camarão, dos olhos atuais da 
onça e da aliança alimentar entre esta o urubu-rei33, com a incorporação nativizante do 
automóvel, epítome e metonímia da máquina, com direito à etiologia não só dos carros, 
como também da escuridão dentro da mata... A relação inicial de gemelaridade (dois “tigres”, 
a onça parda e a preta) ou pelo menos de afinidade potencial (se tratam por “comadre”) 
dá lugar a uma diferença opositiva entre a onça que permaneceu tal (na floresta) e aquela 
que se tornou máquina (na cidade) e, por extensão, poderíamos arriscar dizer, entre os 
indígenas e os brancos, para a qual os brancos apresentam outra explicação (a ciência). A 
chave (e a diferença) está em quem (que discurso) elabora essa diferença: em Macunaíma, 
não é a “ciência” que explica o mito, mas o mito que explica a ciência (a “máquina”), assim 
como, na “lenda indianizada de Noé”, não é a Bíblia que explica a humanidade pemon, 
mas a mitologia pemon que explica as figuras bíblicas... A “indianização” da origem da 
“máquina automóvel” toma, como aconteceu com os pemon segundo Koch-Grünberg, uma 
expressão (“máquina”) que Macunaíma ouviu em algum lugar (na sua primeira manhã 
na cidade), exógena, portanto, inserindo esse termo exterior em uma relação nativa, 
situando-o em uma outra geografia, uma outra escrita do mundo, uma escrita de outro 
mundo, que, como todo mundo, também se transforma, mas a seu modo.

5. Resta, porém, o problema — crucial — já levantado acima: Mário, o autor do livro, 
não é Macunaíma, o narrador da rapsódia, nem tampouco um pemon, um makuxi, o velho 
Inácio. Em Macunaíma, a perspectiva “indígena”, a prosódia “nativa”, são mimetizadas ou 
ficcionalizadas. Parar nessa evidência, contudo, não seria conferir agência demais à posição 

33	 Trata-se do mito n. 46, “O jogo dos olhos (O camarão, a onça e o pai da traíra)”: cf. Koch-Grünberg, 2022, 
II, pp. 123-4 e também, para a versão com tradução interlinear (o mito E), pp. 199-207.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

415

ou função autoral e, uma segunda vez, negligenciar as vozes indígenas que insistem em 
falar no e sob o texto? Ou seja, não poderíamos — não para resolver, e sim contornar o 
problema — colocar uma questão ulterior: quem controla ou dirige a ficção?

Em uma famosa carta a Henriqueta Lisboa datada de 30 de janeiro de 1942, Mário 
de Andrade dirá que “não há uma só poesia minha publicada em livro (e mesmo em revista, 
sendo feita depois de 1922) que não tenha sido escrita fatalizadamente, em pleno ‘estado 
de poesia’. A infinita maioria, em verdadeiro estado de transe, de possessão” (Andrade e 
Lisboa, 2010, p. 184; grifo no original). Que não se trate de mera metáfora o demonstra 
a sequência da missiva, toda destinada a descrever o funcionamento dessa possessão 
poética. Descrever, mas não explicar, pois, continua Mário, “até agora esses estados de 
possessão, frequentes em mim, acho inexplicáveis pelo que sei de psicologia” (Andrade e 
Lisboa, 2010, p. 184), com exceção de uma ou outra ocasião, em que “se poderá explicar a 
possessão pelos excitantes externos em que me chafurdei, sexo, álcool, comidas violentas, 
desgaste físico” (Andrade e Lisboa, 2010, p. 185). O mais curioso da carta, porém, não está 
no lugar-comum da associação do poeta com o possesso (o vate, o inspirado, etc.), mas 
no relato de como Mário dominou e passou a manejar as técnicas corporais e espirituais 
necessárias para produzir uma “possessão voluntária” (Andrade e Lisboa, 2010, p. 186): 
“fui tomando o costume de provocar a saída, a nascença, a criação dum poema sobre um 
assunto, um tema estabelecidos preliminarmente” (Andrade e Lisboa, 2010, p. 187). É, diz 
ele, o caso de “Macunaíma e quase a infinita maioria dos meus poemas ‘dirigidos’ (...)[,] 
escritos em estado de possessão preparado” (grifo no original):

Quero dizer: eu provoco o estado de poesia (...). Como ‘preparo’ o estado 
de possessão? Pelos meios arqui sabidos, não inventei nada. Escolha 
muito pensada do assunto, notas tomadas por escrito, projetos formais, 
um verso que surge sozinho e fixa um ritmo, pensamento constante, 
andar a pé sozinho principalmente de noite nos bairros longínquos, ler 
poesia muita, álcool sem excesso. E se sair que saia. Centenas de vezes 
não saiu (Andrade e Lisboa, 2010, pp. 187-188).

E, continua Mário, “quando sai, sai de uma ‘espontaneidade’ magnífica, duma 
“sinceridade” profunda, mas que não me interessam”: “Eu tenho estados poéticos, da maioria 
dos quais não sou responsável. A maioria deles se objetiva em poesia, de que não ainda não 
sou responsável. Mas além de ser poeta, eu sou artista. O que me enobrece não é ser vate, 
coisa que se é ou não se é. O que me enobrece, o que dignifica é ser artista, é realizar, não 
a poesia, mas a obra-de-arte” (Andrade e Lisboa, 2010, p. 188; grifo no original). Por isso, 
à possessão, se segue o trabalho autoral, intelectual ou artístico (diferente do poético). 
Trata-se, assim de duas posições, as quais, porém, que não conflitam entre si, mas se 

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

416

sobrepõem: “Não há luta, não há oposição”, conclui Mário, “há superposição” (Andrade e 
Lisboa, 2010, p. 189). 

É bem conhecida a descrição do “estado de possessão” que está na origem de 
Macunaíma (transposta em imagem no quadro de Lasar Segall, “Mário na rede”), bem 
como os materiais e técnicas utilizados para produzi-lo. “Este livro de pura brincadeira 
escrito na primeira redação em seis dias ininterruptos de rede, cigarros e cigarras na 
chacra de Pio Lourenço” (Andrade, 2017, p. 214), lemos no prefácio inédito de 1928; 
“É um livro de férias escrito no meio de mangas abacaxis e cigarras de Araraquara, um 
brinquedo” (Andrade, 2017, p. 211), já o formulara o de 1926, em que também aparece o 
“assunto” escolhido para induzir o transe, o caráter (ou sua falta) do “brasileiro”:

Pois quando matutava nessas coisas topei com Macunaíma no alemão 
de Koch-Grünberg. E Macunaíma é um herói surpreendentemente sem 
caráter. (Gozei). Vivi de perto o ciclo das façanhas dele. Eram poucas (...). 
Então veio vindo a ideia de aproveitar mais outras lendas casos brinquedos 
costumes brasileiros ou afeiçoados no Brasil. Gastei muita pouca invenção 
nesse poema fácil de escrever (Andrade, 2017, p. 212; grifo nosso).

Conhecemos, assim, o “pensamento constante” que origina a possessão poética (a 
complicada questão da “falta de caráter” do “brasileiro”, que abordamos alhures [Nodari, 
2020]), as disposições corporais (cigarro, descanso, frutas) e a leitura (Koch-Grünberg) 
que a leva adiante. Conhecemos, também, o trabalho de “superposição intelectual” que 
Mário realizou sobre esse “poema”, embora tenha sido “fácil de escrever” e de “pouca 
invenção”, caracterização recorrente da rapsódia, e sabemos que tal “superposição” 
inclusive se manifesta como tal no enredo da rapsódia, mais especialmente em seu 
“Epílogo”, quando somos apresentados a três posições narrativas (Macunaíma, narrador 
primeiro; o papagaio, narrador segundo; e o rapsodo, narrador terceiro) que não se opõem, 
mas se sobrepõem, já que dizem todos a “mesma” coisa  (o narrador segundo reproduz o 
que disse o primeiro; e o terceiro, o que disse o segundo), ainda que em línguas diferentes: 
a dos Tapanhumas em que fala Macunaíma, a do papagaio, “fala mansa, muito nova, muito! 
que era canto e que era cachiri com mel-de-pau, que era boa e possuía a traição das frutas 
desconhecidas do mato” (Andrade, 1988, p. 168) e o português do rapsodo. Mas — e essa 
talvez seja a pergunta crucial — a quem ou ao que Mário se sobrepôs?, ou, para formular 
de um modo mais explícito — e essa talvez seja uma pergunta que não é mais lícita de ser 
feita em nosso mundo desencantado — quem(ns) ou o que, em suma, que agente (humano, 
espiritual, textual) possuiu Mário na escrita de Macunaíma?

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

417

Essa questão não só não é respondida como nem aparece na carta a Henriqueta. 
Contudo, trata-se de uma questão legítima. Tanto o é que, no capítulo da “Macumba” 
da rapsódia, aquele que “possui” a “polaca” em seu estado de transe preparado está 
devidamente identificado: Exu. Claro que há casos em que fica difícil discernir o agente 
possuidor, como o próprio Mário presenciou em um ritual de Catimbó de que tomou parte 
em 28 de dezembro de 1928 em Natal. Em uma nota para Musiça de feitiçaria no Brasil, 
lemos:

O jargão falado pelo santo que entrou no corpo dum dos feiticeiros meus. 
Eu estava bastante calmo e pude reparar que não parecia invenção de 
momento, coisa fácil de perceber, mormente vinda de indivíduo sem cultura 
nenhuma. Antes me pareceu uma língua mesmo, não só pela originalidade 
das vozes (que aliás nada pareciam ter das línguas africanas que foram 
usadas no Brasil, e nem das ameríndias muito menos) como pela volta 
exata de trissílabos, quatrissílabos, quando pela nossa incompreensão 
o... santo repetia certas palavras. E o fazia aliás já agora no meio de mais 
palavras diferentes e sem errar aquelas, no que prestei atenção bem. De 
mais a mais o outro mestre, o cabotino, agora estava também bem atento 
pra ver se percebia, descobria o que o outro queria dizer. E quando este se 
zangou, estourou, num palavrório tão rápido, tão certo, tão sem hesitação, 
tão variado e ao mesmo tempo concordante que parecer uma língua, isso 
parecia mesmo. Num estado de possessão daqueles tudo é possível, e o 
emprego de falas misteriosas, quer tradicionais, quer de confraria são 
comuns na catimbozice universal (Andrade, 2015, s.p.).

Nenhuma dúvida se levanta nessa passagem sobre a veracidade da possessão, 
muito menos do que nela acontece (“Num estado de possessão daqueles tudo é possível”). 
A dificuldade está apenas (o que é muito) em conseguir identificar quem a fala, dificuldade 
que diz respeito menos a um desconhecimento da prática ritual (já que o outro mestre 
presente na cerimônia também partilha dela) e mais à impossibilidade de discernir a 
língua que se fala. Não é o caso de Macunaíma, em que conhecemos (ao menos em grande 
parte) as línguas que ali se falam (línguas em um sentido também amplo, de códigos, 
textualidades, livros-guias, etc., em boa parte já devidamente mapeados) e, portanto, 
podemos identificar os sujeitos que a falam. O encantado Jaider Esbell costumava dizer que 
Makunaimî, seu avô, i.e., seu ancestral, seu antepassado, “quis ir na capa” de Macunaíma, 
grudou seu nome lá (Esbell, 2018, p. 16). Arrisco dizer que talvez outro avô, outro ancestral, 
antepassado dele, o velho Inácio makuxi, também tenha se grudado no texto, na prosódia 
e tessitura da rapsódia. Ao menos foi o que tentei mostrar aqui.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

418

Referências

[Anônimo]. Macunaíma. O livro de Mário de Andrade. (1928). Diário Nacional. São Paulo, 
7 de agosto.

Aguilar, Gonzalo (2022). “Macunaíma, un mito del futuro”. Em: Andrade, Mário de. 
Macunaíma, el héroe sin ningún carácter. Tradução ao espanhol de Julieta Benedetto. 
Buenos Aires: Mansalva.

Albert, Bruce; Ramos, Alcida Rita (2002). Pacificando o branco: cosmologias do contato no 
norte amazônico. São Paulo: UNESP, Imprensa Oficial do Estado.

Amaral, Maria Virgína Ramos (2019). Os Ingarikó e a religião Areruya. Tese de Doutorado 
apresentada ao Programa de Pós-graduação em Antropologia Social,  Museu Nacional, da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Anchieta, José de (1988). Cartas: informações, fragmentos históricos e sermões. Belo 
Horizonte; São Paulo: Itatiaia; EdUSP.

Andrade, Mário de (1988). Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Edição crítica 
coordenada por Telê Porto Ancona Lopez. Coleção Arquivos UNESCO.

_____. (2015) Música de feitiçaria no Brasil. Organização de Oneyda Alvarenga. Edição 
eletrônica. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

_____. (2002). Aspectos da literatura brasileira. 6 ed. Belo Horizonte: Itatiaia.

_____. (2017). Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. São Paulo: Ubu.

_____. (2018). “As canções emigram com extraordinária facilidade, tendo o explorador Koch-
Grünberg fonografado melodias do hino nacional holandês até entre índios da Amazônia”. 
A cidade. Recife, 14 de novembro de 1934. Republicado em https://subspeciealteritatis.
wordpress.com/2018/12/11/as-cancoes-emigram-mario-de-andrade/

_____. Lisboa, Henriqueta. (2010). Correspondência de Mário de Andrade & Henriqueta 
Lisboa. Organização, introdução e notas de Eneida Maria de Souza. São Paulo: Peirópolis; 
EdUSP.

Barbosa Rodrigues, João (2018). Poranduba Amazonense — Kochiyma-uara porandub. 2. 
ed. Organização e apresentação de Tenório Telles. Manaus: Editora Valer.

_____. (1881). Lendas, crenças e superstições. Revista Brasileira (Rio de Janeiro), Ano III, 
Tomo X: 24-47

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

419

Brett, Reverendo W. H. (1868). The Indian Tribes of Guiana; their Condition and Habits. 
With Researches into their Legends, Antiquites, Languages, etc. Londres: Bell and Daldy.

Canova, Loiva (2003). Os doces bárbaros: imagens dos índios Paresi no contexto da 
conquista portuguesa em Mato Grosso (1719-1757). Dissertação (mestrado) apresentada 
ao Departamento de História da Universidade Federal de Mato Grosso.

Capistrano de Abreu, João. (2016). Rã-txa hu-ni ku-ĩ: a língua dos caxinauás do Rio Ibuaçi, 
afluente do Muru. Organização de Eliane Camargo. Campinas: Editora da Unicamp; Cáceres: 
Editora Unemat.

_____ (1938). Ensaios e estudos (crítica e história). 3a série. Rio de Janeiro: Edição da 
Sociedade Capistrano de Abreu; Livraria Briguiet.

Cavalcanti Proença, Manuel (1987). Roteiro de Macunaíma. 6. ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira.

Chamie, Mário (1970). Intertexto: a escrita rapsódica — ensaio de leitura produtora. São 
Paulo: Ed. Práxis.

Couto de Magalhães, José Vieira (1975). O selvagem. Edição comemorativa do centenário 
da 1a edição. Belo Horizonte; São Paulo: Itatiaia, EdUSP.

Derrida, Jacques (2006). Gramatologia. Tradução de Miriam Chnaiderman e Renato Janine 
Ribeiro. 2. ed. São Paulo: Perspectiva.

Dorrico, Julie [Trudruá] (2022). A fortuna crítica (da exclusão): Makunaimî na literatura 
indígena contemporânea. Revista do Centro de Pesquisa e Formação (SESCP/SP), n. 14: 
112-31.

Esbell, Jaider (2018). Makunaima, o meu avô em mim! Iluminuras, 19(46):11-39.

Fiorotti, Sonyellen Fonseca Ferreira (2023). Weiyamî pata´maimu ou a poética do ocre: as 
palavras do sol nos territórios da literatura. Tese de Doutorado apresentada ao Programa 
de Pós-Graduação em Estudos de Literatura, Instituto de Letras, da Universidade Federal 
Fluminense.

Koch-Grünberg, Theodor (2022, I). Do Roraima ao Orinoco, v. I: Descrição da viagem. 
Tradução de Cristina Alberts-Franco. 2. ed. São Paulo: UNESP; UEA.

_____. (2022, II). Do Roraima ao Orinoco, v. II: Mitos e lendas dos índios Taulipáng e Arekuná. 
Tradução de Cristina Alberts-Franco. 2. ed. São Paulo: UNESP; UEA.

_____. (2022, III). Do Roraima ao Orinoco, v. III: Etnografia. Tradução de Cristina Alberts-
Franco. 2. ed. São Paulo: UNESP; UEA.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

420

Lima, Daniela Batista (2014). Os Tapayuna na História. Campos — Revista de Antropologia, 
15(2): 43-69.

Medeiros, Sérgio (2002). “A mitologia do viajante solitário”. Em: Medeiros, Sérgio. (org.). 
Makunaíma e Jurupari: cosmogonias ameríndias. São Paulo: Perspectiva, pp. 13-28.

Mello e Souza, Gilda de (2003). O tupi e o alaúde: uma interpretação de Macunaíma. 2. ed. 
São Paulo: Duas Cidades, Ed. 34.

Navarro, Eduardo (2005). Método moderno de tupi antigo. 3. ed. rev. e aperfeiçoada. São 
Paulo: Global.

Moraes, Raymond (1926). Na planície amazônica. Manaus: Livraria Clássica.

Nodari, Alexandre (2020). A metamorfologia de Macunaíma: notas iniciais. Crítica cultural, 
15(1): 41-67.

_____. (no prelo). “De estrelas e inscrições: os ‘letreiros’ de/em Macunaíma”. Em: Roney, 
Thiago; Fellows. Constelação selvagem — Walter Benjamin e a Amazônia. Manaus: Valer.

_____. (2022). “Religião”. Em: Fonseca, Maria Augusta; Antelo, Raul. 
Lirismo+Crítica+Arte=Poesia: Um século de Poesia desvairada. São Paulo: Edições SESC São 
Paulo.

_____. (2024a). A literatura como antropologia especulativa (conjunto de variações). Desterro 
[Florianópolis]: Cultura e Barbárie.

_____. (2024b). A(s) encruzilhada(s) de Macunaíma. Revista Landa, 12(1): 9-30.

Roth, Walter (1913). An Inquiry into the Animism and folk-lore of Guiana Indians. Thirtieth 
annual report of the Bureau of American Ethnology, 1908-1909: 103-386.

Santos, Jucileide Pereira Mendonça dos; Fiorotti, Devair Antônio (2020). Do parixara ao 
areruia. Rio de Janeiro: Bonecker.

Schomburgk, Richard (1923). Travels in British Guiana (1840-1844), vol. II. Tradução ao 
inglês e edição de Walter Roth. Georgetown: Daily Chronicle.

Sterzi, Eduardo (2022). Saudades do mundo. Notícias da Antropofagia. São Paulo: Todavia.

Viveiros de Castro, Eduardo (2002). A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 
antropologia. São Paulo: Cosac Naify.

_____. (2004). Perspectival Anthropology and the Method of Controlled Equivocation. 
Tipití, 2(1):3-22.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

421

_____. (2000). “Os termos da outra história”. Em: Ricardo, Carlos Alberto. (org.). Povos 
Indígenas no Brasil, 1996-2000. São Paulo: Instituto Socioambiental, pp. 49-54.

von Steinen, Karl (1940). Entre os aborígenes do Brasil Central. Prefácio de Herbert Baldus 
e tradução de Egon Schaden. São Paulo: Departamento de Cultura.

Wagner, Roy (2010). A invenção da cultura. Tradução de Marcela Coelho de Souza e 
Alexandre Morales. São Paulo: Cosac Naify.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

422

“O velho Inácio makuxi” e a “lenda indianizada de Noé”:
uma hipótese sobre o rapsodo de Macunaíma

Resumo
Dizer que a forma composicional de Macunaíma é rapsódica é mais que um truísmo: a 
própria categorizaçção da obra como uma “rapsódia” na segunda edição o explicita. 
Contudo, a apreciação crítico-teórica disso raramente passou do nível da generalidade: 
afirma-se que o arranjo narrativo é rapsódico, sem que se especifique qual(is) rapsodo(s) 
serve(m) de modelo — o rapsodo da antiguidade grega, o cantador nordestino, etc. — ou 
se analise a costura rapsódica. O que proponho aqui é levantar a hipótese de que é possível 
não só especificar um (dentre vários possíveis) modelo rapsódico para a composição de 
Macunaíma na figura do contador indígena de mitos, como também individuá-lo, não nas 
pessoas de Akúli ou de Mayuluaípu, como seria de se esperar, mas na de outro interlocutor 
crucial e exímio narrador nativo que aparece na obra de Koch-Grünberg, o “velho cacique 
Makuxi Inácio”. Se aqueles exercem um papel decisivo nos relatos que são contados, bem 
como em aspectos do modo de contá-los em Macunaíma, esse — é o que argumentarei 
— desempenha um papel determinante (mas não exclusivo) na prosódia e no arranjo ou 
costura entre a multiplicidade heterogênea de mitos mobilizados, ou seja, na forma da 
com-posição rapsódica.
Palavras-chave: Macunaíma; Koch-Grünberg; Makuxi; Rapsódia.

Alexandre Nodari



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

423

“The old Makuxi Inácio” and the “indianized legend of Noah”: a hypothesis 
about the rhapsodist of Macunaíma

Abstract
To say that the compositional form of Macunaíma is rhapsodic is more than a truism: 
the second edition of the book itself classifies it as a “rhapsode.” However, the critical-
theoretical appreciation of this has rarely gone beyond the level of generality: it is stated 
that the narrative arrangement is rhapsodic, without specifying which rhapsode(s) 
serve(s) as a model — the rhapsode of Greek antiquity, the northeastern Brazilian singer, 
etc. — or analyzing the rhapsodic stitching. What I propose here is to raise the hypothesis 
that it is possible not only to specify one (among several possible) rhapsodic model for 
the composition of Macunaíma in the figure of the indigenous myth teller, but also to 
individuate him, not in the persons of Akúli or Mayuluaípu, as might be expected, but in 
that of another crucial interlocutor and excellent native narrator who appears in Koch-
Grünberg’s work, the “old Makuxi chief Inácio.” If those play a decisive role in the stories 
that are told, as well as in aspects of the way they are told in Macunaíma, this one — I will 
argue — plays a determining (but not exclusive) role in the prosody and in the arrangement 
or stitching among the heterogeneous multiplicity of mobilized myths, that is, in the form 
of the rhapsodic composition.
Keywords: Macunaíma; Koch-Grünberg; Makuxi; Rhapsody.

"O velho Inácio makuxi" e a "lenda indianizada de Noé"


