Revista _
@ntropologia

da UFSCAR
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 327-353.

Poética da densidade para segurar o céu: traducao, estratégias
xamanicas e abertura ontologica

Janaina Tatim

Pds-doutora em Estudos de Literatura/Universidade Federal Fluminense/Faper;
https://orcid.org/0000-0001-7782-9878
tatimjanaina@gmail.com

Se o xamanismo é essencialmente uma diplomacia césmica dedicada a
tradugdo entre pontos de vista ontologicamente heterogéneos, entdo o
discurso de Kopenawa ndo é apenas uma narrativa sobre certos contetidos
xamanicos [.., mas] uma forma xamanica em si mesma, um exemplo de
Xamanismo em a¢ao

Eduardo Viveiros de Castro, A floresta de cristal, 2006.

Intraducgdo

No livro A queda do céu, a tradugdo é constitutiva da fabricacdo de um artefato
escrito que da corpo ao intento expresso no pacto de colaborag¢do entre seus coautores:
fazer com que as palavras do xama Davi Kopenawa Yanomami sejam ouvidas pelos nao
indigenas, a quem ele chama napé. Assim, a traducdo é empenhada na tarefa de dar
passagem as palavras do outro nalingua de suaalteridade, isto é, fazer (as) palavras (de um)

Yanomami' ressoarem nas linguas dos brancos. Neste artigo, vou focar um aspecto dessa

1 As comunidades identificadas sob o etnénimo Yanomami (cerca de 30 mil pessoas entre Brasil e
Venezuela, sendo 27.144 no Brasil, de acordo com os dados mais recentes do IBGE cf. https://www.ibge.
ov.br/novo-portal-destagues/36595-com-a-coleta-concluida-em-tis-yanomamis-censo-ja-registra-

1-652-876-pessoas-indigenas-em-todo-o-pais.html) falam ao menos quatro linguas distintas e varios
dialetos pertencentes a uma familia linguistica isolada. Atualmente, propde-se que haja seis linguas

na familia Yanomami (Ferreira, Senra & Machado, 2019). Davi Kopenawa tem por lingua materna o
Yanomam (Yanomami oriental), designada localmente “como yanomae thé @, ‘a fala yanomae’, e seus
falantes chamam a si mesmos yanomae thé pé (‘os seres humanos’)” (Kopenawa & Albert, 2015, p. 533).
Quando remeto a “lingua yanomami”, estou simplificando a referéncia a essa realidade linguistica mais
complexa.



328

Janaina Tatim

passagem que parece ter a ver com o que certa teoria da tradugdo nomeou como o modo
de visar de cada lingua, talvez possivel de parafrasear como a intentio do idioma xamanico
yanomami. Isso se relaciona com a sugestdo de Eduardo Viveiros de Castro (em epigrafe)
de que o discurso de Kopenawa? seja uma forma xamdnica; estendendo tal sugestio ao
livro, como compreender que a voz narrativa escrita de A queda do céu seja uma forma
de agdo xamdnica? Se, como afirmei na primeira frase, a tradugdo é constitutiva desse
artefato escrito, entao ela também estd comprometida com a tarefa de uma acao xamanica
cosmopolitica - e, argumentarei, é sua pedra angular. Entdo como inscrever as formas do
xamanismo yanomami nas linguas dos napé, e, mais especificamente, em seus regimes da
escrita? Para responder essa questdo, proponho uma leitura cruzada entre “A imagem e
a pele”, sétimo capitulo de A queda do céu, e seu posfacio, “Postscriptum: Quando eu é um
outro (e vice-versa)”, no qual Bruce Albert comenta as estratégias de produgdo do livro.
Dentre elas, destacarei a técnica da “traducdo densa” para cruza-la com a auto-objetivacao
etnografica realizada por Davi Kopenawa como uma “descricdo densa”, a qual se destaca

claramente no referido capitulo, dedicado ao oficio do xama de curar os humanos.

Pensamento antropoldgico e tradugao

Considerando sua génese no contexto do choque colonial entre as ciéncias
ocidentais e a vida de povos originarios além do Ocidente, a disciplina da Antropologia é
devedora da pratica da tradu¢ao. Mais recentemente, o estudo do xamanismo amazo6nico
pela Antropologia tem sido fonte para a expansao do sentido da tradugao como tradugdo
entre mundos. Assim, a reflexao feita a esse respeito no bojo da disciplina, e impactada pela
“autodeterminacado ontoldgica dos povos estudados”, para usar os termos como Viveiros
de Castro (re)definiu a missao com a qual a Antropologia deveria estar comprometida,
amplia a reflexdo sobre a pratica tradutoria.

Noensaioquejaquase completa30anos, “Pontosdevistasobreaflorestaamazonica:
xamanismo e traducdo”, a antropologa Manuela Carneiro da Cunha diz que nele queria
colocar “em evidéncia a questao da intentio e [.. o] que se pode entender por traducao
nas sociedades indigenas amazonicas” (2009[1997], p. 101), reunindo para tal indicios
de praticas xamanicas de povos diversos. A partir disso, ela faz assercdes sintéticas e

potentes a respeito das fungdes dos xamas, incluindo aquela que talvez seja a mais ecoada:

2 No artigo “A floresta de cristal”, de 2006, Viveiros de Castro ndo se baseia no livro A queda do céu, que,
embora ja estivesse sendo redigido, s6 seria publicado na Franga em 2010. Quando ele propde o discurso
de Kopenawa como uma “forma xamanica em si”, tem por referéncia uma série de colaboracgdes prévias
entre Davi e Bruce, que ja apresentava o propdsito de fazer as palavras do xama chegarem aos brancos
(ou seja, ja ndo se tratava meramente de interlocucdo etnografica, mas de discursos com propositos
cosmopoliticos).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

a de que o xama é um tradutor. A outra linha do argumento é articulada por um conceito
que advém da teoria da linguagem do fildsofo alemdo Walter Benjamin, especificamente,
de sua reflexao sobre a pratica tradutoria. Carneiro da Cunha o parafraseou da seguinte
maneira: “Pao e brot significam ambos o mesmo objeto, mas diferem em seus modos de
significacdo (intentio). A boa tradugdo é, entdo, aquela que é capaz de apreender os pontos
de ressonancia, de fazer com que a intentio em uma lingua reverbere em outra” (2009, p.
108).

Areferéncia é o classico ensaio “A tarefa do tradutor” (“Die Aufgabe des Ubersetzers”,
de 1923), no qual o conceito de intentio aparece entrelacado a filosofia da linguagem
de Benjamin, de cunho mistico/sagrado, sendo dificil isola-lo dela e ao mesmo tempo
impossivel de aborda-la a contento aqui®. Para os propésitos deste artigo, cabe destacar
que Benjamin usou essa palavra estrangeira, intentio, quase transparente e opaca ao

» o« » o«

mesmo tempo, de modo contiguo as ideias de “intencao”, “modos de intenc¢ao”, “modo de
visar”, “maneira de significar” [Art des Meinens], referindo um principio de cada lingua em
particular, que, na complementariedade de todas elas, faria emergir a pura lingua (ver nota
3). Usando as ferramentas conceituais de sua filosofia da linguagem, Benjamin assevera que
o tradutor deveria se desprender do objetivo de atingir as mesmas coisas visadas (uma
critica a ideia da tradug¢do como mero transporte/convergéncia do sentido de uma lingua a
outra) para evocar a maneira de significar [Art des Meinens| da outra, permitindo que seu

préprio modo de intentio ressoe como harmonia, como complemento da lingua para a

3 Paraumvislumbre de como Benjamin entrelaca sua concepgao de tradu¢do a uma filosofia dalinguagem,
por assim dizer, mistica/messianica, reproduzo o trecho ampliado no qual se embasou Manuela
Carneiro da Cunha em sua parafrase - e agradeco a Adalberto Miiller pela versao, traduzida a pedido:
“toda a afinidade supra-histoérica das linguas baseia-se no fato de que, em cada uma delas como um
todo, uma coisa é visada, e de fato a mesma coisa, que, no entanto, ndo pode ser alcangada por nenhuma
delas individualmente, mas apenas pela totalidade de suas inten¢des complementares: a pura lingua.
Embora todos os elementos individuais, palavras, frases e contextos de idiomas estrangeiros excluam
uns aos outros, esses idiomas se complementam em suas inten¢des. Para entender essa lei, uma das
fundamentais na filosofia da linguagem, é necessario diferenciar a intenc¢do do visado com a do modo
de visar. Em ‘Brot’ e ‘pain’, o visado é o mesmo, mas o modo de visar ndo. Pois é no modo de visar que as
duas palavras significam algo diferente para o alemao e para o francés, que elas ndo sdo intercambiaveis
para ambos, de fato, que elas acabam se esfor¢ando para excluir uma a outra; mas na coisa visada que,
considerada absolutamente, elas significam a mesma coisa e idéntica. Embora, dessa forma, o modo
de visar dessas duas palavras se contradiga, ele se complementa nos dois idiomas dos quais elas se
originam. Neles, o modo de visar complementa o que é visado. No caso dos idiomas individuais e nao
complementados, o que é visado nunca é encontrado em relativa independéncia, como acontece com
as palavras ou sentencas individuais, mas estad em constante estado de mudanca até que possa emergir
da harmonia de todos esses modos de visar como linguagem pura. Por tanto tempo, ele permanece
encoberto nas linguas. Mas se elas crescem dessa maneira até o fim messianico de sua histéria, entao
cabe a traducio, que é inflamada pela eterna sobrevivéncia das obras e pelo infinito renascimento das
linguas, testar sempre de novo o crescimento sagrado das linguas: quio longe seu encobrimento esta
da revelagdo, quao presente ela pode se tornar no conhecimento dessa distancia”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

329



330

Janaina Tatim

qual se traduz*. A tradugado ai pensada como forma (e ndo um modo de representacdo do
original), revela, em vez de escamotear, a diferenca desdobrada da maneira de significar
de cada lingua, e em sua complementariedade®.

No uso de Carneiro da Cunha do conceito de intentio, este nomeia algo que o
exercicio da traducao, seja entre linguas, seja entre mundos, pode revelar; ainda, seguindo
Benjamin, ela o compreende como o “modo de significacdo” de cada lingua, passivel de ser
reverberado, por meio de uma boa tradugao, em outra lingua. O xama amazdnico, como
tradutor, é aquele que procura ressonancias entre sistemas e cddigos diversos, totalizando
pontos de vista parciais.

O conceito de intentio também reaparece, anos depois, no ensaio “A antropologia
perspectivista e o método de equivocacdo controlada”, de Eduardo Viveiros de Castro
(2018[2004]), que pretendia ai “reconstituir o intentio da antropologia amerindia na lingua
de nossa proépria [antropologia]” (2018, p. 251). Nesse ensaio, estamos no escopo das

“linguagens conceituais” e a nocdo de intentio reaparece quando o antropdlogo assevera:

uma boa traduc¢do - e aqui estou parafraseando Walter Benjamin (ou
melhor, Rudolf Pannwitz via Benjamin) - é uma que traialingua de destino,
e ndo a lingua de origem. Uma boa traducdo é uma que permite que os
conceitos alienigenas deformem e subvertam a caixa de ferramentas
conceitual do tradutor para que o intentio da lingua original possa ser
expresso dentro da lingua nova (Viveiros de Castro, 2018, p. 250).

Mais distante da teoria da linguagem de Benjamin (e mais proximo da compreensao
de Carneiro de Cunha), Viveiros de Castro mantém o conceito de intentio como pressuposto
do gesto tradutorio. A tradugdo da um nexo conceitual para explicar o que faz o xama e
o que deveria fazer o antropoélogo: restituir, expressar, reverberar a intentio. Trata-se de
conceber a traducao como um gesto entre duas linguas conceituais, no qual o tradutor
se empenha em marcar sua lingua pela outra, fazendo-a expressar a intentio daquela.
Tanto Carneiro da Cunha quanto Viveiros de Castro assumem a ideia de intentio como um
pressuposto do gesto tradutério, ou melhor, da boa tradugdo, mas no caso deste ultimo,
sera a equivocacdo o verdadeiro pivd da teoria da traducdo projetada pelo perspectivismo
amerindio, “[uma teoria] da alteridade referencial entre conceitos homonimicos” (2018, p.

251, italico meu).

4  Ainda, reproduzo outro trecho de “A tarefa do tradutor”, por Adalberto Miiller: “a lingua da traducdo
pode, e de fato deve, deixar-se levar em relacdo ao significado, ndo para reproduzir sua intentio, mas
para permitir que seu proprio modo de intentio ressoe como harmonia, como complemento da lingua
em que se comunica”. Segundo Miiller (em comunicac¢do pessoal), W. Benjamin esta associando Meinen
e Art des Meinens com esse termo antigo - intentio - da “semiologia” de Duns Scotus, o que lhe parece
uma relagdo pouco ou mesmo nao tratada pela fortuna critica benjaminiana.

5 Para esta discussao, ver Seligmann-Silva (1999).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

No perspectivismo amerindio - ele mesmo tradug¢do antropoldgica de, por assim
dizer, uma linguagem amazoénica -, os equivocos nao estdo relacionados “a modos
imaginarios de ‘ver o mundo’ mas aos mundos distintos que sdo vistos” (2018, p. 255).
Viveiros de Castro chamou de multinaturalismo perspectivista esse fendmeno dos
“distintos mundos que sdo vistos” a depender da perspectiva, isto é, a ideia de que se
pressupde no encontro de duas perspectivas diferentes um equivoco por tras de conceitos
homoénimos. Ou, de outro modo: o pressuposto da situagdo tradutéria nos mundos
amazonicos, sobretudo no xamanismo, é um saber sobre a heterogeneidade referencial
entre perspectivas ontologicamente heterogéneas. Enquanto entre os ocidentais haveria
a concep¢do de um mesmo referente no mundo natural para uma multiplicidade de visdes
sobre ele (resultando na relatividade cultural das compreensdes sobre o mundo como
pressuposto do multiculturalismo), entre povos indigenas amazonicos, o inverso (um
multinaturalismo) estaria em jogo, pois entende-se que cada perspectiva vé um mundo
diferente (e nao uma cultura diferente). O equivoco reside na aparente homonimia
conceitual: o que a onc¢a vé e chama de caxiri, os humanos veem e chamam de sangue - no
exemplo, a cultura (ou o conceito de “bebida apropriada para pessoas”) é o dado universal,
isto é, dado para qualquer perspectiva que diz eu. Numa situacdo em que sangue e caxiri
podem coincidir, o objetivo da traducao é ndo perder de vista a diferenca escondida em
homoénimos conceituais. A comunica¢do equivoca entre posi¢des perspectivistas diferentes
que acontece nos mundos amazonicos ensina a antropologia, diz Viveiros de Castro,
que a equivocagdo é tanto a condicao de possibilidade quanto o limite da empreitada
antropolégica como uma empreitada de traducdo intercultural. Sua licdo sobre a tradugao
€ presumir que uma equivocacao ja existe.

De acordo com Viveiros de Castro, ao passo que o modelo ocidental de
“relacionamento social” tende a “assimilar, unificar, e identificar” diferentes culturas,
dado o pressuposto de uma univocalidade - pressuposto também da traducdo que visa
equivaler linguas, assimilar original e texto de chegada -, as “ontologias amazoénicas
postulam a diferenca em vez da identidade como o principio da relacionalidade” (2018, p.
261) - e assim um paradigma de traducdo que prima por fazer aparecer a diferenca. Para
“nds”, ocidentais, relacionar seria eliminar diferencas para estabelecer semelhangas. Para
o pensamento indigena, relacionar seria diferenciar, estabelecer uma diferenga onde antes
nao existia nada (quer dizer, onde antes nao se estava em relacao). Pensar a tradu¢ao com
o pensamento indigena seria instiga-la a se tornar “uma operagao de diferenciacao - uma
producdo de diferenca” (2018, p. 262) -, pois para além da homonimia entre os termos/
conceitos comparados, ela deve reverberar a diferenca existente entre estes, abrindo

e alargando “o espac¢o imaginado como ndo existente entre as linguas conceituais em

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

331



332

Janaina Tatim

contato” (2018, p. 254-255). Em outras palavras, o perspectivismo amerindio é também
uma traducdo (e uma teoria da traducao) “deformada” e “subvertida” pelo pensamento

indigena ou que visa restituir sua intentio, sua maneira de significar.

Atarefadaantropologia de produzir conceitos esta “relacionada ao estabelecimento
de conexoes parciais entre distintos regimes de conhecimento”, no dizer de Pedro de
Niemeyer Cesarino, outro antropodlogo brasileiro também dedicado ao xamanismo
amazonico, para quem essa producdo de conceitos “estd necessariamente atrelada
ao problema da tradugdo” (2018, p. 268). Cesarino, sem deixar a bagagem adquirida
pela reflexdo sobre a traducdo entre mundos, retorna ao problema da traducdo entre
linguas, ou melhor, ao problema que se instala entre as linguas e os mundos que elas
comportam justamente porque muitas vezes a equivocidade é obliterada pela “projecao
das propriedades ontoldgicas provenientes de nossos critérios linguisticos sobre os de
outrem” (2018, p. 276). Cesarino, em seu trabalho etnografico, vai tensionar os avangos
do referido perspectivismo amerindio como teoria da traducio com a tarefa concreta de

traduzir, de lingua a lingua, as artes verbais pelas quais se faz o xamanismo marubo.

Os cantos nesse xamanismo, de modo geral, sdo praticas tradutoérias (ou “recriagdes
tradutivas”), mas como variacao da palavra do outro, algo distante do paradigma da cultura
letrada da tradugdo como uma representacdo de um original: “ndo existe [na pratica
tradutoria implicada nos cantos marubo] uma tradugao objetiva, pois tradug¢do nao é copia
ou reproducdo de um original, mas necessariamente uma ‘transposicao criativa’, quando se
trata da linguagem em sua expressado extracotidiana” (2011, p. 129). Ao lidar com outras
formas de traducao, a estratégia tradutodria de Cesarino de “recriacdo poética acompanhada
de investigacdo etnografica” (2011, p. 27), como observou Alvaro Faleiros, nem permanece
“discurso etnografico tradicional”, nem “pura transposicao criativa”, resultando em “outra
forma de reescrita” (Faleiros, 2019, p. 142). Essa outra forma de reescrita replica a propria
forma da arte verbal xamanica estudada, composta de outras falas advindas da polifonia de
um “cosmos babélico”, “multi-humano”, “de tempos sobrepostos no fluxo do surgimento e
das transformacdes”. Embora com finalidades distintas, tanto a tradugao em A queda do céu
quanto a tradugao no trabalho etnografico de Cesarino lidam com a producao de outra forma
de escrita, com “recriagdes tradutivas” e “transposicoes criativas”, afetadas pela propria
intentio xamanica, num fazer-se traducdo implicada com a tarefa de inscrever poéticas do
xamanismo amazonico nas linguas dos napé, e, especificamente, em seus regimes da escrita.

Tais consideracdes trazidas pelo pensamento antropoldégico brasileiro
contemporaneo vao me ajudar a refletir sobre a traducdo das palavras de um pensador

amerindio que também vem a ser um xama, a considerar uma a¢ao xamanica sustentada

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

pela traducao - e que vem a ser um livro escrito - e a encarar uma “aventura intelectual”
atravessada pela tradu¢do em todos os seus niveis, sem ser, no entanto, a tradugdo de um
original, sendo a fabricagdo singular de uma narrativa. Apesar de, em ultima instancia, se
estar tratando de um livro, as implicagdes da conjuntura histérica do “contato interétnico”
e da catastrofe ambiental decorrente do neoextrativismo sdo o horizonte determinante
levado em conta na fabricacdo de um discurso que pode ser, entdo, tomado como uma

forma xamanica em acgao.

Traducao e ontologia

O titulo que Bruce Albert escolheu para o sétimo capitulo de A queda do céu traduz,
em termos comuns - a imagem e a pele -, dois pressupostos ontoldgicos da pratica dos xamas
yanomami, respectivamente, utupé e siki. Para o escopo deste artigo, entende-se, conforme
Mauro Almeida, que “ontologias sdo repertorios de entes (designados por nomes), de
propriedades de tais entes (atributos ou predicados) e de relagdes entre entes” (2021, p. 139),
e que “os pressupostos ontolégicos” sao aquilo que se presume que existe em uma ontologia
em questdo, a exemplo de utupé e siki no xamanismo yanomami, cujo cosmos €é traduzido
pela experiéncia de homens que viram espirito. Ainda conforme Almeida, “pressupostos
ontolégicos ddo sentido a encontros pragmaticos, ou permitem interpreta-los, mesmo que
vao além de qualquer encontro particular” (2021, p. 138-139). Nesse sentido, imagem (utupé)
e pele (sik#) tornam-se mediagdes conceituais imprescindiveis para que se compreenda como
0s xamas yanomami sdo capazes de curar os seus, porquanto sua atua¢ao as pressupde para
além da experiéncia particular de um xama.

Utupé e siki sdo pressupostos de significado denso em sua ontologia de origem
e incomensuraveis com o que existe em nossa “ontologia de destino”, para a qual sao
traduzidos parcialmente. Sdo “densos” ndo s6 porque incomensuraveis com nossos
conceitos de imagem e pele, que excedem, mas também porque articulam a diferenca entre
perspectivas. Para a gente comum (gente yanomami ndo xama, e também os brancos), a
cura aparenta se dar apenas no ambito do corpo, isto é, da visivel siki; porém, uma vez que
a utupé das pessoas € visivel quando os xamas se tornam espirito, eles veem que a cura é
operadano campo espiritual, sendo ai onde as causas verdadeiras do adoecimento e mesmo
da morte podem ser conhecidas. Para a “medicina yanomami”, o0 que o corpo manifesta
(febre, dor, prostracao, paralisias etc.) sdo “sintomas” dos tipos de ataques espirituais a
imagem (utupé) da pessoa. Kopenawa explica que a possibilidade e o processo da cura
envolvem a restituicdo/salvamento/resgate da imagem (utupé) da vitima de um ataque
no ambito espiritual. A agdo dos xamas, dos espiritos auxiliares ou dos seres maléficos no

plano das imagens tem efeitos pragmaticos sobre o plano do corpo.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

333



334

Janaina Tatim

Estamos diante da légica da traducao entre mundos/perspectivas, que, no caso
do xamanismo yanomami, se da entre o plano dos viventes visiveis em sua siki (ou a
perspectiva que designa o olhar da gente comum) e o plano de ser-imagem invisivel das
gentes incomuns (ou a perspectiva do olhar dos espiritos, do olhar dos xamas morto pela
ydkoana, que vem a ser como 0s espiritos veem). A acdo xamanica da cura cruza limiares
ontolégicos internos a prépria “cultura” yanomami, pois os pressupostos ontolégicos
dos xamas nao sao plenamente dados (acessiveis) para a gente comum. Contudo, essa
diferenca ontolégica ndo deixa de ter efeitos pragmaticos, para seguir emprestando os
termos de Mauro Almeida, compartilhados “entre mundos/perspectivas”, pois a agdo
xamanica no “plano das imagens” é compativel com os efeitos de cura no “plano das peles”.
[sso que aqui fica parecendo dualmente cindido em mundos paralelos de imagens e peles
(ou espiritos e corpos), ndo é concebido como disjun¢ao no xamanismo yanomami, mas
como uma sorte de realidade enlagada de dupla face, como um transitar pelo dentro-fora
de uma banda de Moebius - que, alids, também serviu de referéncia a antrop6loga Hanna
Limulja (2022) em sua compreensao da natureza dos sonhos yanomami, feitos da mesma
“matéria’, ou da mesma imaterialidade, a utupé, pela qual transcorre a agio xamanica®. E
nesse sentido que a acado xamanica yanomami se da entre mundos, que podem ser mais
ou menos incomensuraveis entre si; sua eficacia, porém, se mostra nas “compatibilidades
pragmaticas”, pois a vinganga dos espiritos na face da “realidade” das imagens é compativel

com a cura na “realidade” do corpo-pele.

Se o titulo do capitulo 7 destaca pressupostos ontoldgicos da acdo xamanica,
seu tema estd posto logo nas primeiras linhas e é resumido na resposta a recorrente
pergunta que brancos fazem a Kopenawa: Por que decidiu ser xama? “Respondo que
me tornei xama como eles [os mais velhos] para ser capaz de curar os meus” (2015, p.
175). Mas ndo se trata da revelacao de uma escolha individual, pois a explicagdo que a
suplementa é fundamentada na tradigdo e na cosmologia yanomami. Curar os seus é fazer
como seus ancestrais e pela mesma razao que eles, a qual, por sua vez, foi recebida de
“outra dimensao”, de modo que esse fazer é uma replicacdo e uma continuidade de um
fazer passado de geracao em geracdo, e de um mundo a outro, de Omama a seu filho, o

primeiro xama, até aos humanos atuais. O “oficio da cura” entre os Yanomami ndo apenas

6  Limulja argumenta que a fita de Moebius: “ajuda a compreender que tudo que ocorre de um lado passa
pelo outro. Assim, é como se um lado da fita correspondesse as experiéncias diurnas, do corpo, da
matéria; e, o outro, as experiéncias oniricas, da imagem, do imaterial. Aquilo que acontece de um lado
passa para o outro, revelando-se um unico lado, no sentido de que ambas as experiéncias afetam a
pessoa, cada uma a seu modo. Entretanto, tais experiéncias se desenrolam como se corpo e imagem
estivessem um de costas para o outro; para que os eventos de um lado acontegam, € preciso que o outro
esteja ‘adormecido’. A noite o corpo repousa; de dia a imagem dentro do corpo permanece em estado
latente” (2022, p. 174).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

¢ praticado contemporaneamente, como também atualiza e da continuidade a razao
“espiritual” que advém do primeiro tempo como sabedoria. A razdo e o fundamento do
xamanismo sdo instru¢des de Omama, como palavras dadas na forma de conselho aos
ancestrais: “Se vocés beberem ydkoana, poderao trazer de volta a imagem de seus filhos
capturados por seres maléficos. Se ndo forem capazes de chamar os xapiri para protegé-
los, dardo pena diante do sofrimento deles e chorardo sua morte em vao!” (2015, p. 175).
O fundamento espiritual da decisdo de se tornar xama é, portanto, também mediado pelo
verbal no sentido de ser (também transmissao da) palavra. Quando ouvimos Kopenawa,
sempre se pode estar ouvindo outros: nas palavras de Albert sobre a multiplicidade do
eu que narra A queda do céu: “o ‘eu’ narrador é indissociavel de um ‘nés’ da tradicdo e da
memoria do grupo ao qual ele quer dar voz. Portanto, o que ouvimos é um ‘eu’ coletivo
tornado autoetnégrafo” (2015, p. 539).

Na sequéncia do capitulo, Kopenawa passa a explicar com qual finalidade e de que
modo atuam os xamas yanomami - explicacdes ordenadas por Albert num fluxo narrativo
coeso. Trata-se de um capitulo densamente descritivo e detalhado, como muitos de A queda
do céu, no qual a descrigdo é parte integrante da narrativa, de modo que as descrigdes vém
desempenhar uma funcao na traducao e na agdo xamanica de Kopenawa direcionada aos
brancos. Em um primeiro plano, elas fazem ver o invisivel, que nao é visto e nem - e por
isso - conhecido por aqueles a quem ele se dirige. A descricao abundante e coerentemente
organizada num fio narrativo permite a inscricao dos xapiri num mundo (o mundo dos
brancos e suas peles de papel cobertas por desenho de escrita) até entdao completamente

alheio a eles.

Kopenawa aposta que, por meio dessa traducao do invisivel em desenhos de escrita,
havera chance de afetar a compreensao dos brancos acerca das razdes de os Yanomami
desejarem preservar a floresta e seu modo ancestral de ser e viver com ela - uma visao
pratico-profilatica que quer incutir nos brancos, por meio das imagens de suas palavras,
noc¢oes sobre o que desconhecem, como anticorpos contra seu pensamento cheio de
esquecimento, pois, segundo ele, achamos que a floresta, os Yanomami, e tudo que ha nela
e entre eles é “a toa”. Davi Kopenawa reitera iniumeras vezes que o xamanismo yanomami
expande o pensamento, o alarga, o torna forte e proteiforme, capaz de abranger grandes
distancias e de conhecer coisas desconhecidas. Suas palavras tornadas desenhos de
escrita que ressoam no pensamento dos brancos sdo o meio pragmatico antevisto por ele
para a acdo xamanica de seu discurso. Trata-se de uma concep¢ao pragmatico-xamanica
do pensamento que se irmana a uma imagem da tradugio, reparada por Alvaro Faleiros
(2019) na etnografia de Cesarino, acerca do xamanismo e das artes verbais marubo, em que

chind dtindndi remete ao trabalho dos pajés de “trocar pensamento”, “ligar pensamento,

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

335



336

Janaina Tatim

[para] estabelecer uma comunidade de reflexdo entre pessoas”. Ha nessas poéticas dos
xamanismos amazonicos uma concordancia em que as palavras-pensamento sofrem uma
acdo estética que fundamenta sua prépria eficacia. No caso yanomami, tal como pensado
por Kopenawa, o devir espirito, que também passa por entoar o canto dos xapiri de modo
apropriado, torna o pensamento e as palavras dos humanos mais fortes e belas, mais largas
e verdadeiras, mais ricas em caminhos e conexdes para o outro, e é pela palavra como

ligacdo e expansao de pensamento que Kopenawa visa nos atingir.

A inscrigao dos xapiri como agentes cosmicos da cura dos humanos nao implica
apenas a figuracao de entes incomuns pela escrita, um mero efeito literario-fabulatorio.
Explicitarei a seguir como a descricdo densa do gesto autoetnografico de Kopenawa
também funciona como estratégia tradutoria da gramatica da cosmo-ontologia xamanica
yanomami. Essa inesperada aposta do xama no “esclarecimento” dos napé, também
compreensivel como estratégia da dadiva - na oferta das palavras, suas palavras dadas - é,
contrariamente a razdo iluminista ocidental, a revelacdo de uma razao e de um fundamento
espiritual’, ou “metafisico”, de pressupostos e praticas. Lidar com tantas compreensdes
que nos sao alheias passa pelo reconhecimento de outra ontologia, com seus pressupostos
radicalmente diversos e até incompativeis com aqueles da “nossa ontologia” - ou o

pensamento moderno ocidental.

O xamanismo yanomami é vivido tanto como pratica (a¢do) quanto como forma
verbo-discursiva. Kopenawa utiliza a parafrase das palavras de Omama por meio do
discurso direto para nos fazer conhecé-las, conhecer sua maneira de significar, assim como
o faz com as palavras dos xapiri nas mais diversas formas e ocasides, e até mesmo com as
palavras dos brancos. A titulo de delicioso exemplo, ainda no capitulo 7, vamos conhecer o
dialogo que os xapiri travam para convencer os mortos a parem de desejar se reencontrar

com oS Vivos, e, com isso, os levem a morte:

Os xapirilhes dizem: “Ma! Parem de descer! Fiquem longe de nés! Deixem-
nos viver por um tempo aqui nesta floresta! Mais tarde vamos nos juntar
a vocés! Nao tenham tanta pressa em nos chamar para perto!”. Ao que os
fantasmas retrucam: “Ma! Vocés deveriam é ter pressa de voltar a noés!”.
E novamente os xapiri: “Ma! Ndo estamos sofrendo! Voltaremos a vocés,
é claro! Mas sem pressa! Retornem para o lugar de onde vieram!” (2015,
p. 191).

Kopenawa é um eximio parafraseador da palavra do outro, o que menos do que

um talento pessoal, talvez resulte da prépria pratica da imitacdo no escopo do xamanismo

7  Estou testando o uso de “espiritual” em vez de “mitica” para referir o que Kopenawa nos traduz como
advindo do primeiro tempo.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

yanomami, como ja pontuei com mais detalhes em outro lugar (Tatim, 2024, p. 164). Se
Kopenawa estd exercitando a parafrase-imitacao das palavras de outros como uma forma
de traducdo - e em A queda do céu particularmente usando o discurso como a forma da sua
acdo xamanica -, podemos especular sobre como ai residiria um modo de fazer a intentio
aparecer. O ressoar da intentio eivado de equivocacao se evidencia quando Kopenawa

traduz/parafraseia as palavras dos brancos:

[os filhos dos brancos,] quando crescerem, vao acabar perguntando para
seus pais: “Hou! Esses objetos [indigenas] sdo muito bonitos, mas por
que vocés destruiram seus donos?”. Entdo, eles s6 poderdo responder:
“Ma! Se essa gente ainda estivesse viva, estariamos pobres! Estavam
atrapalhando! Se ndo tivéssemos tomado sua floresta, ndo teriamos
ouro!” (2015, p. 428-9).

A traducao de Kopenawa - sua variacdo da palavra do outro - ndo deforma e
subverte a lingua do branco, fazendo ressoar a intentio através da equivoca¢do? Jamais
diria que os brancos se expressariam como a traducao de Kopenawa de sua lingua-
pensamento lhes expressa - jamais os brancos expressariam tamanha clareza sobre sua
acdo como destruicdo, esbulho e acumulagao primitiva. O “aparecimento” da intentio
nado é o desvelamento de uma “esséncia” do discurso, mas um gesto pleno de equivoco
controlado. A intentio ressoa da lingua da tradugdo. A traducao que Kopenawa faz de
nds para nés trai a linguagem conceitual de chegada, pela subversdo promovida por sua

perspectiva de xama yanomami.

Mas voltando ao tema do capitulo em analise, nele vamos entender em detalhes
como a cura pelo xamanismo yanomami s0 é possivel através de uma relacao cosmopolitica
entre xamas humanos e seres outros-que-humanos, os xapiri. Isso porque os xamas
precisam saber convoca-los em seu auxilio, pois sdo eles quem arrancam o mal do fundo
da pessoa e restituem sua imagem. Aqui, a cura nao pressupde uma “técnica” terapéutica
ou uma intervencao individual de um especialista, mas, primeiramente, depende de um
saber relacional, no sentido de que devém de uma relagao cosmopolitica estabelecida com
uma alteridade ontoldgica, um saber que se aprende nessarelacdo. O xama yanomami é um
mediador especializado em se aliar ao outro. Essa alianca, que implica um saber relacional
especifico, é feita de algumas ac¢bes fundamentais: alimentar os espiritos (por meio da
inalacdo da ydkoana), escutd-los (dispor-se a ouvir) e imitd-los — o que Kopenawa chama
de imitacao inclui adornar-se, cantar e dangar como eles (para o que o xama precisa, ainda,
aprender a lingua dos espiritos). S6 depois de escutados, alimentados e imitados, o que é
entendido pelos espiritos como a forma de serem correspondidos, os xapiri se dispdem a

curar: “cada um deles primeiro oferece suas palavras, para entao perguntar por que o seu

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

337



338

Janaina Tatim

pai os chamou e o que deve fazer” (2015, p. 177, itdlico meu). Oferecer as palavras, antes
de tudo - gesto préprio dessa pratica relacional que pode passar despercebido, aponta
que o xama também é um especialista da comunicacao: tarefa fundamental é receber as
palavras dos xapiri, que sdo dadas através do canto em suas linguas. Dar as palavras é um

modo de os xapiri educarem os xamas na reciprocidade®.

O conteuido semantico das palavras dadas pelos xapiri seriam uma espécie de relato
cantado:

Ao chegarem, [os xapiri] nomeiam em seus cantos as terras distantes
de onde vém e as que percorreram. Evocam os locais onde beberam a
agua de um rio doce, as florestas sem doengas onde comeram alimentos
desconhecidos, os confins do céu onde ndo ha noite e ninguém jamais
dorme (2015, p. 177).

Nao ha, em A queda do céu, uma traducdo desses cantos dos xapiri enquanto
tais, mas ha seu relato reportado em prosa’. Contudo, estd em evidéncia no discurso de
Kopenawa que esses cantos exercem uma funcdo na relagcdo entre xamas e seus espiritos
auxiliares. Talvez muitos sejam ouvidos, entendidos e imitados pelos xamas na lingua dos
xapiri, ndo sendo plenamente compreensiveis a gente comum que por ventura os ouve
durante as sessdes de xamanismo. Talvez os xamas também os traduzam quando “trazem
mesmo as palavras das terras distantes de onde baixam seus espiritos! E verdade!” (2015,
p. 500). Talvez, ainda, os cantos dos xapiri sejam um tipo de jogo discursivo, formulaico
e codificado - como certos didlogos cerimoniais'® praticados pelos Yanomami em suas
festas reahu. Os cantos dos xapiri sdo uma forma discursiva propria ndo apenas para se
apresentar (performance) e relatar, mas, sobretudo, para estabelecer uma relacdo de
alianga cosmopolitica com os humanos. Sabemos pouco sobre esses cantos como arte
verbal (refiro-me as suas caracteristicas formais e linguisticas), porém Kopenawa nos
ensina sobre eles como uma pragmdtica verbal cosmopolitica.

E nesse ultimo sentido que Kopenawa nio faz mais para com os brancos do que

o que os xapiri lhe ensinam fazendo com ele. Quando parafraseia os cantos em forma de

8 Em minha tese (Tatim, 2024, p. 134-141), fiz uma analise mais minuciosa da reciprocidade
fundamental na recepgdo do estrangeiro no escopo do xamanismo yanomami, a qual passa também
fundamentalmente pelo verbal e pela lingua do outro, seja cantando, seja dialogando.

9  Algumas legendas feitas por Joseca Yanomami para seus desenhos que tematizam os xapiri (cf. Pedrosa
& Ribeiro, 2022) também relatam esse topos do discurso dos espiritos (falar da terra distante de onde
provém), um deles inclusive transcreve um canto. Comentei as contribui¢cdes de Joseca a compreensio
do xamanismo yanomami em minha tese, no capitulo mencionado na nota anterior.

10 Conforme nota explicativa de Albert (2015, p. 665): “dois tipos de didlogo [wayamuu e ydimuu]
caracterizam-se pelo emprego de longas perifrases cujas complexas figuras de retoérica e prosddia
ainda nao foram estudadas em profundidade por linguistas e music6logos”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

relato em prosa, trazendo “mesmo as palavras das terras distantes de onde baixam seus
espiritos” e da gente das terras distantes onde ele mesmo habita, podemos compreender
tanto as descrigdes minuciosas das a¢des dos xapiri quanto a totalidade das palavras dadas
por esse homem-espirito como uma outra proporc¢ao do discurso xamanico formulado para
estabelecer uma relagdo cosmopolitica com seus outros - aqui, os brancos. O discurso de
Kopenawa seria uma forma xamanica em agdo até mais semelhante as formas discursivas

xamanicas propriamente ditas do que supinhamos.

Contudo, em que termos devemos considerar o impacto dessa acdo xamanica
no mundo dos napé distantes? Quanto dela passa pela eficacia da traducao em escrita?
Embora muitos pressupostos, como utupé e siki, nao facam parte de nossa ontologia e ndo
sejam equivalentes ou comensuraveis com as no¢des de imagem e pele, ndo deixam de
ser traduzidos, ainda que parcialmente. Quais seriam os potenciais efeitos pragmaticos
dessa forma de acdo xamanica feita traducdo escrita? Pretendo apontar para a abertura
ontol6gica como um efeito da agdo xamanica do discurso de Kopenawa sobre seus leitores

napé através de A queda do céu.

A expressdo “abertura ontoldgica” segue o raciocinio de Marisol de la Cadena,
segundo o qual o principal interesse na imaginacdo de uma abertura ontoldgica é a
tensao politica que se mantém. Ndo se trata de uma simples “virada” no sentido de “turn”,
que assinala uma mudanca de paradigma nos debates académicos, ou de uma “virada”
no sentido de passar de uma ontologia a outra, como se uma operacdo de substituicao
fosse possivel, como uma troca de sinais que exprime uma légica univoca de fundo - uma
traducdo sem equivocacao. Para Cadena, uma abertura ontoldgica significa sustentar a
dindmica do equivoco implicada na traducao entre mundos. A tensdo politica em uma

“abertura” diz respeito a

disposicao para considerar que o que é hegemonico [para uma ontologia]
- por exemplo, a natureza [..] - também pode ser diferente da natureza
[em outra ontologia], mesmo que ocupe 0 mesmo espago: ndo apenas um
rio, também uma pessoa; ndo apenas dgua universal, também agua local;
ndo apenas montanhas, também seres da terra; ndo sé terra, também
Ixofijmogen'! (Cadena, 2018, p. 112).

A tensdo politica, portanto, diz respeito a sustentar o reconhecimento da
coexisténcia do que é incomum (por exemplo, entes de uma outra ontologia, como xapiri
ou pressupostos e relacdes como Ixofijmogen) sem que isso implique a disjuncao com o
comum (a terra, a floresta, a saide), ndo apenas no campo conceitual, mas sobretudo no

11 Conceito Mapuche que remete a “todas as vidas” em relagdo, que juntas formam a no¢do de um sé ente
vivo, um composto de muitas vidas. Para uma discussio e tradugio desse conceito, ver Maciel (2021).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

339



340

Janaina Tatim

campo politico (cf. Blaser & Cadena, 2021). Cadena sempre remete a Isabelle Stengers a
“formula” da alianca entre mundos heterogéneos demandada numa cosmopolitica, isto
é, a alianca intercultural elaborada como “interesses em comum que nao sdao o0 mesmo
interesse”, uma tradug¢do politica da equivocacdo. Em se tratando de uma traducao
cosmopolitica, precisamos nao perder de vista a implicagdo (e muitas vezes o incbmodo)
que uma abertura ontoldgica gera, especialmente quando “nossa ontologia” se sustenta no
expurgo ou na subalternizacao de tudo aquilo que ndo pode ser provado nos termos dos
nossos parametros epistemoldgicos (cientificos, materialistas, positivistas) - abertura

ontolégica produz a expansao para mais e outros parametros de fazer e sustentar mundos.

Densidade I - descri¢do densa para além da etnografia

Uma traduc¢do, mesmo quando concebida estritamente no transito entre linguas,
se produz conforme as convicgdes (refletidas ou ndo) da tradutora quanto a tarefa que
enxerga pela frente ao traduzir. Conforme as reflexdes de Alvaro Faleiros (2019, p. 12), ha
estilos de traducdo pelos quais ela “se define por uma relacao de identidade com o texto
de partida”, e ha modos de compreender a tradugdo que colocam “em relagdo os universos
simbélicos e os modos de construgdo de sentido do que difere” (2019, p. 66). Vale a pena
percorrer os propositos envolvidos na fabricacao da voz narrativa de A queda do céu bem
como o trabalho tradutério estrito senso, no qual haveremos de ver melhor sustentada a
hipdtese da abertura ontoldgica como efeito da acao xamanica do discurso de Kopenawa
sobre seus leitores napé e também como efeito da tarefa de tradugdo de Bruce Albert,
de como ele realiza um estilo de tradu¢do que multiplica diferencas e explicita relagoes,
permitindo que a tradugdo sustente uma abertura ontolégica.

Todo o referido capitulo sete é um exercicio de auto-objetivacdo etnografica (“um
‘eu’ coletivo tornado autoetnografo”), com descricoes detalhadas do que envolve o “oficio”
de curar entre os Yanomami. Embora A queda do céu extrapole a etnografia como género e
forma de conhecimento, o “exercicio de auto-objetivacao” é talvez o vinculo mais forte entre

a forma como Kopenawa elabora seu discurso e a tradi¢ao da disciplina antropoldgica.

A ideia da objetivacdo liga-se a compreensao da etnografia como método cientifico
e como forma de reflexdo e escrita sobre a cultura. O conceito de “objetivacdo” caminha
no fio da navalha da epistemologia da ciéncia de base iluminista, que supde a objetivacao
como acao (boa e necessaria) de depurar o objeto conhecido do sujeito cognoscente. A
forma de conhecimento da etnografia, no entanto, vem a desdizer a possibilidade de tal
acdo - e é nesse sentido que seria possivel ndo escorregar nessa navalha, se pensarmos

a objetivacdo pela forma de conhecer a que a etnografia pode dar lastro. O etnélogo é

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

aquele que se coloca na posicao de observar a cultura (do Outro) por meio de objetivacoes,
tornando aquilo que observa (que é escutado, visto, dito) em objeto de reflexao, “formas
pesquisaveis”. A objetivagdo como pratica epistémica da etnografia se complexifica
a partir da ideia de observacao participante, que “repde” a dimensdo subjetiva dentro
do exercicio da objetivagdo. A posicao do etndgrafo como “participante” complexifica o
esquema simplério da possibilidade de se produzir a separagdo entre sujeito (que observa
e participa) e cultura como objeto dado e fendmeno objetivado pela observacdo, pois
0 sujeito tanto constréi uma versdao do suposto objeto observado (a cultura do Outro)
quanto é inexoravelmente constituido por sua prépria cultura, e assim a cultura do Outro
é sempre em alguma medida uma construcao daquele que a observa, sendo nesse sentido
que Clifford Geertz (1989) fala da etnografia como uma ficcdo, uma modelagem, uma
construcdo e uma fabricacgao.

A observacao participante remete a situagdo colonial, terreno histérico de onde
advém a etnografia. Ndo a toa, a auto-objetivacdo, no ambito antropolégico, seria um
fendmeno mais recente'?, mas ainda devedor da relagio intercultural entre o Ocidente e
seus Outros, em que o proprio “nativo” se engaja com a observagao e objetivacdo de sua
cultura. Bruce Albert utiliza o termo “auto-objetivacdo” em dois momentos para se referir
a atitude etnografica de Kopenawa, mas sobretudo associa a impressionante capacidade
de auto-objetivacdo de seu interlocutor com a eficicia politica que o gesto poderia
fundamentar na luta por “reconhecimento e cidadania no mundo opaco e virulento que se
esforca por sujeita-los” (2015, p. 522). Ou seja, a auto-objetivacdo instigada por relacoes
interculturais - particularmente aquelas mediadas pela etnografia - caracteriza-se por uma
tomada da “técnica” etnogréafica por parte daqueles que ficavam na posi¢do de informantes,
e que passam a emprega-la em prol de causas proprias. Essa auto-objetivacao do “nativo”
nao é feita com os mesmos meios (sobretudo conceituais) e nem com os mesmos fins da
objetivacdo do etndgrafo, ela vem a ser uma terceira via de conhecimento fundada nesse
contato intercultural, que ndo corresponde nem as “formas nativas” de objetivacdo nem
as formas disciplinares académicas, justamente o caso do discurso narrativo fabricado em
A queda do céu, que, mais do que uma obra sobre o “contato interétnico” ou fruto dele, se

constitui como uma obra de politica interétnica.

12 Na Introducdo de Pacificando o branco: cosmologias do contato no norte-amazonico, Bruce Albert
informa que o fendmeno também é chamado na literatura antropoldégica de “reinvencdo cultural”,
“autoconsciéncia cultural”, “culturalismo politico” (cf. Albert & Ramos, 2002). Esse livro aborda como
diversos grupos indigenas amazonicos interpretam o contato com os brancos, gerando, muitas vezes,
tanto um extrato de auto-objetivacdo cultural quanto uma contraetnografia dos brancos.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

341



342

Janaina Tatim

A matéria do capitulo sete, que estou tratando como auto-objetivagdo etnografica
de um eu coletivo, sdo descricdes densas dos conhecimentos de Kopenawa e dos seus a
respeito do trabalho dos xamas para tratar os males que acometem tradicionalmente os
Yanomami, tanto baseada no relato do que ele mesmo observou com olhos mortos pela
yédkoana quanto no que xamas mais velhos lhe narraram. A referéncia ano¢do de “descrigdo
densa” de Clifford Geertz (1989 [1973]) é assinalada por Albert em relagdo a sua técnica
da “traducao densa”, mas ndo deixa de remeter também ao exercicio autoetnografico de
Kopenawa. Contudo, ndosetratade enquadrar Kopenawacomouminesperadohermeneuta
da cultura, no sentido da compreensao de Geertz sobre a etnografia. A “descricdo densa”
de Kopenawa é matéria a servico de sua tradugdo entre mundos; ela compde sua estratégia
de tradugdo e auto-objetivacdo, para os brancos, das praticas xamanicas de cura - e para

expor o porqué de os brancos e suas epidemias xawaras lhes serem tao letais.

Esse capitulo mostra com nitidez o trabalho cruzado entre a estratégia de traducao
entre mundos de Kopenawa e aredagdo de Albert como minuciosa ordenac¢ao e adensamento
do discurso de seu interlocutor. A queda do céu é uma viagem guiada por uma galaxia
discursiva, cujo caminho se faz entre a percepcao de Albert de constituir uma coeréncia
narrativa mais adequada ao regime da palavra escrita e o julgamento de Kopenawa sobre
0 que “objetivar” aos brancos a respeito de sua “cultura” e por qué. Albert e Kopenawa
escolhem nos dar acesso a um conhecimento sistematizado a respeito das formas e motivos
do adoecimento dos humanos na floresta antes do contato frequente dos brancos. A
totalidade do capitulo sete retine e esclarece essas formas e contrasta com os capitulos que
relatam as terriveis xawara (doencas trazidas pelos brancos) e como sao dificeis de serem
combatidas pelo xamanismo por serem alheias a esse repertorio tradicional. Em outras
palavras, o capitulo é também uma sistematizagdo do conhecimento dos antigos, anterior

ao contato com os brancos, suas doengas e suas logicas.

Os males ou as causas de morte conhecidas e combatidas pelos xamas yanomami
sdo ordenados na seguinte sequéncia do capitulo: (1) preda¢do da imagem da pessoa por
seres maléficos da floresta, (2) ataque ao duplo animal da pessoa por cacadores distantes
(cabendo aos xapiri encontrar e socorrer o duplo animal, ndo bastando tratar o corpo
da pessoa a que ele se liga), (3) uso de coisas de feiticaria por desafetos ou pessoas que
guardam raiva de seus anfitrides e que desejam vé-los sofrer ou perecer, (4) ataque de
feiticeiros inimigos também com coisas de feiticaria, (5) ataque de xapiri agressivos (né
wadri) que vagam pela floresta em busca de presas por conta propria ou por conta de xapiri
agressivos de (6) grandes xamas que julgam erroneamente terem os seus sido atacados,
caso em que se vingam por meio de seus xapiri. Kopenawa conclui comentando a (7)

perigosa saudade que os mortos sentem dos vivos, situacdo na qual também os xapiri sao

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

quem pode lhes valer, por meio de um dialogo de convencimento para com os fantasmas
(citado anteriormente neste artigo). Tais circunstdncias e agentes aqui concisamente

elencados sdo detalhados ao longo de quase vinte paginas.

Se por um lado a acdo dos né wdri é diversificada e inclui varias técnicas de incutir
o mal na imagem dos humanos ou de sequestra-la com o fim de predacao, cada xapiri, por
seu turno, também apresenta especialidade de acdo e de uso de instrumentos de combate
especificos, sabendo procurar, arrancar e destruir os objetos dos seres maléficos por
meios particulares a cada caso, bem como vingar seus ataques e sequestros, conforme
a necessidade. Alguns xapiri também desempenham especialidades auxiliares na
recuperagao do corpo’® e na prdpria acdo de ataque/vinganga coordenada - por exemplo,
se a trilha de Omoari, o ser maléfico do tempo seco, “queima como uma senda de brasas”,
os espiritos dos sapos yoyo, hwathupa e prooma koko tém a funcao de jogar nela panelas
de 4gua, para que ndo queimem os pés dos xapiri batedores que fazem a perseguicdo dos
capangas de Omoari, a fim de encontrar a imagem da vitima (2015, p. 179).

7. A imagem e a pele

LIRYN Y

.y
T A

Espiritos guerreiros.

Figura 1. Pagina capitular de A queda do céu
Fonte: Kopenawa e Albert (2015, p. 174)

13 Adescricdo da especialidade dessas agdes vale ser citada: “Os espiritos das mulheres das dguas dancam
enquanto embalam as crian¢as com febre e as banham com suas maos delicadas, antes de os espiritos
da noite as colocarem ao abrigo, na escuriddo. As mulheres espiritos das mi¢angas waikayoma lavam
as queimaduras das plantas de feiticaria e os ferimentos de flecha. As mulheres espiritos arco-iris
hokotoyoma refrescam o corpo dos doentes com agua e os espiritos anta lambem suas feridas. Os
espiritos da arvore masihanari kohi lhes ddo novas for¢as” (2015, p. 177)

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

343



344

Janaina Tatim

O ataque dos seres maléficos da floresta é explicado por Albert, em nota, como o
“grau zero” de um “sistema de atribui¢cdo de doencas e mortes”. A despeito do vocabulario
da interpretacdo antropolégica das notas, a traducdo de Albert para as palavras de
Kopenawa mantém cuidadosamente os modos de significar que seu interlocutor mobiliza
para objetivar suas observagdes. Kopenawa explica que os seres maléficos consideram os
humanos suas presas, o que, menos que uma metafora para tornar seu modo de significar
acessivel aos brancos, revela sobretudo um modo de dizer com outro sistema conceitual
embutido nele. Aos olhos dos adpatari, ancestrais vorazes habitantes do submundo, as
coisas de feiticaria arrancadas pelos xapiri e lancadas a terra sdo vistas como caga, o que
replica a loégica da predacao perspectivista dentro da l6gica da cura.

Essemododedizeréadensadotambémnumsentido especulativo: Kopenawaexplica
que os né wdri nomeiam os Yanomami como caga e os xapiri como inimigos ferozes (2015, p.
177-8). A capacidade de nomear implica a perspectiva agentiva do outro, que, por sua vez,
ou, por sua perspectiva, também determina (ou luta para determinar) as posicdes em uma
relacdo. O olhar do xama é aquele que consegue ver - e traduzir - diversas perspectivas
como agentes em relagdo. Em comentario baseado nesse perspectivismo expresso no
xamanismo yanomami, Viveiros de Castro (2006, p. 329-30) destaca sua especificidade
“escopica”, seu forte “viés visual”. Porém, como procurei destacar em diversos momentos
deste artigo, o perspectivismo é traduzido por Kopenawa também pelo uso da linguagem,
especificamente no exemplo acima, pela nomeagdo. Na narrativa de Kopenawa e na de
outros xamas'4, nomear aparece como ato de poder, saber e criacdo, assim como saber o
nome entre os Yanomami, atualmente como no primeiro tempo, é como deter uma parte
da pessoa - o nome é um dos componentes da pessoa yanomami (cf. Limulja, 2022) - e
potencialmente um poder sobre outrem. Isso, e o uso da palavra pelos xapiri e por Omama,
por exemplo, indica que a palavra/linguagem, em diversas dimensoes, € uma experiéncia
significativa para o xamanismo yanomami tanto quanto a experiéncia visual. Estaria aqui

um outro estatuto ou pressuposto ontolégico para a linguagem?

Esses outros modos de significar, enraizados na experiéncia yanomami da caca,
da guerra, do xamanismo, e do préoprio modo de conceber a linguagem, dao a densidade
ontolégica do adoecimento e da cura dos humanos, para além da figuragdo dos espiritos e
dos seres maléficos, ainda que ela seja componente importante da traducdao em desenhos
de escrita. O adoecimento e a morte dos humanos estdo enlacados a existéncias outras-
que-humanas, e sdo objetivados por uma gramatica relacional de predac¢ao perspectivista,

por um vocabulario bélico (ataque agressivo e vinganca, em que os xapiri sdo “espiritos

14 Ver, por exemplo, as narrativas de xamas yanomami reunidas na cole¢do Mundo Indigena da editora
Hedra (Soares, 2017a,2017b, 2017¢, 2017d).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

guerreiros”) e por um vocabulario linguistico-poético (remissdao ao nome e a nomeacao).
A forma da descricao densa de Kopenawa ndo se constitui meramente de um encontro,
para noés seus leitores, com figuracoes detalhadas de um mundo desconhecido e seus
entes fabulosos, mas inclui outras gramaticas para significar a cura, as quais nao se
equivalem as nossas, embora dialoguem equivocamente com elas por meio da traducao.
A densidade também é especulativa, de outras formas de significar e relacionar, préxima
das compreensdes de Manuela Carneiro da Cunha acerca do xama como um tradutor: “O
trabalho do xam3, sua esfera de competéncia, é essa tentativa de reconstrucao do sentido,
de estabelecer relacdes, de encontrar intimas ligacoes” (2009, p. 109). No ensaio de Walter
Benjamin, o conceito de modo de significar [Art des Meinens] foi exposto priorizando um
exemplo minimalista em que a diferenca aparece entre palavras (pao, Brot, pain). O que
estou argumentando aqui é que a diferenga no modo de significar, no caso da tradugdo/
refabricacao das palavras de Kopenawa em A queda do céu, se expressa maximamente
por outros sistemas conceituais embutidos nelas. Por isso, o caso da traducao, nesse livro,
¢ tdo delicadamente relacionado a autodeterminagdo ontoldgica e seu reconhecimento
pelos leitores/as.

Albert organiza o discurso de Kopenawa de modo que, uma a uma, aquelas causas
de morte sejam perpassadas, formando um conjunto narrativo coerente e robusto que gira
em torno de como se da a atuagao dos xapiri em cada caso. Como apontarei a seguir, essa
“robustez” estd associada a técnica da traducdo densa e ela gera, na escrita, um efeito de
acumulo de significantes, um “poder” da prosa que ressoa (sem equivaler) a intensidade
e multiplicidade da imagem xamanica. Outro efeito dessa robustez é gerar uma massa
significante tdo densa que nao deixa encarar a ontologia yanomami como uma mera
crenca em seres fabulosos, numa atitude de relativismo cultural. A densidade narrativa é
dada pela pragmatica de outras relacdes e pela ontologia que outros modos de significar
produzem. Penso que, com isso, o que Davi Kopenawa quer de seus leitores - e que Bruce
Albert se empenhou em sustentar por meio de um texto escrito - é o reconhecimento do

direito a outras existéncias e o direito de outras existéncias.

A incomensurabilidade da ontologia trazida por A queda do céu nao impede
uma tradugdo, que, distante da intencdo de equivaler a medicina ocidental a “medicina”
yanomami ou de apagar as diferencas entre elas, quer antes fazer a pratica e o saber do
xamanismo serem reconhecidos, pois o reconhecimento pelo outro napé é o primeiro e
instransponivel degrau para o direito a existéncia diante da realidade do “contato”. Como
diria Mauro Almeida: “[a] luta pelo reconhecimento de entes em perigo é a luta ontologica
pelo direito de ser reconhecido como ente existente e, no limite, pelo direito de existir”

(Almeida, 2021, p. 14-15). Por isso também, seguindo o raciocinio de Almeida, a “questdo

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

345



346

Janaina Tatim

ontolégica” ndo é uma questdo de representacdo. Se a traducao apaga a ontologia do outro,
ou se a reduz a conceitualidade de outra ontologia, o que temos é a eliminacdo de entes,
uma espécie de soft power em “[g]uerras ontoldgicas|, que] sdo a destruicao pela violéncia

de estéticas e de filosofias encarnadas em modos de vida” (ibid.).

Densidade II - tradu¢ao sem original

Bruce Albert deu A queda do céu um epiteto de “estranho experimento intelectual
entre nossos mundos” (2015, p. 533). O sentido amplo da tradug¢do entre mundos é
um topos da antropologia contemporanea e amplia o sentido da traducdo tal como
tradicionalmente entendida no campo das Letras. Esse sentido ampliado ndo deveria nos
dissuadir de dar aten¢ao ao papel da traducao “estrito senso” em A queda do céu - as aspas
aqui sdo para assinalar o estreitamento do foco dos mundos para o dominio linguistico, e
mesmo para remeter ao senso comum da tradu¢dao como o trabalho de verter um original
escrito em uma lingua para um texto de chegada também escrito em outra lingua, como
se pensa tradicionalmente em literatura. No primoroso “Postscriptum: Quando eu é um
outro (e vice-versa)”, Bruce Albert comenta o papel da traducao “estrito senso” para que
chegassemos a conhecer as palavras de Davi Kopenawa. Se podemos assumir que elas sao
uma forma xamanica, vale prestar atencao ao modo como essa forma foi fabricada; nesse
caso, a tradugdo “estrito senso” tem um papel seminal, reiterando, num outro sentido, a

relacdo entre traducao e xamanismo.

O discurso oral que vem a ser a “matéria prima” de A queda do céu (dezenas de horas
de conversas em yanomami), conta Albert, em uma primeira etapa da fabricagao do livro,
foi transcrito por ele para o computador, depois relido, indexado em sessdes tematicas e
“desbastado” - momento em que o coautor eliminou suas préprias intervengoes, perguntas
e digressoes, além de “excessos da oralidade”. Albert comenta que a rara aptidao de
Kopenawa para a autoetnografia o fazia espontaneamente desenvolver suas falas, porém
muitas vezes o antropdlogo o instigou a detalhar, desenvolver e mesmo retomar o foco das
conversas, chegando ambos a regravar e rediscutir entrechos ja estruturados em capitulos
para o livro. O resultado disso é que grande parte da matéria-prima de A queda do céu
sdo variagdes narrativas de um tema, formuladas por trabalho suplementar e minuciosa
dedicagdo de ambos, verdadeiramente colaboradores na empreitada.

Atranscricdo dessa matéria-prima oral, aqui tomada como texto fonte, nunca passou
por uma etapa de traducgdo justalinear na ordem das gravacdes e em sua integralidade.
Em vez disso, Albert procedeu a estratégia da indexacdo (no caso, agrupar por critério

tematico), para traduzir as transcricdes a medida de sua pertinéncia para a redacdo da

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

narrativa. A traducdo, em sentido estrito, em A queda do céu, ndo cumpre a funcdo que
tipicamente desempenha na etnografia de reproduzir, na lingua de chegada, o contetido
semantico do texto-fonte oral (material coletado em campo, como entrevistas com
interlocutores, coisas que se ouviram dizer, cantos, narrativas etc.), tampouco apresenta
o carater instrumental de subsidiar o texto “principal”, da interpretagao etnografica. No
“estranho experimento intelectual entre mundos” de Albert e Kopenawa, a tradugdo vem
a ser a redacdo criativa do manuscrito do livro, em que o ato de traduzir ia fornecendo
variagoes a serem fundidas, “de modo a tornar o texto ao mesmo tempo mais denso e
mais conciso”. A essa estratégia, Albert chamou justamente de “traducao densa” (2015, p.
543), inspirado pela “descri¢cdo densa” de Clifford Geertz (1989), aplicada a interpretacdo
tanto etnografica quanto hermenéutica da atribuicdo de significados a a¢do social e as

estruturas significantes.

Apesar da referéncia a Geertz, Albert prefere exemplificar esse processo de
“traducdo densa” pela metafora da pintura de um afresco, em que camadas sucessivas
de pinceladas sdo acrescidas para “dar textura”, “vivacidade as cores”, “densidade aos
motivos”. As camadas sucessivas de traducao e fusdo de variacdes em torno de um tema
tiveram a funcao de conferir “profundidade” e “densidade” a narrativa e a composicao
das variagdes, “uma imagem mais rica do saber narrativo do interlocutor”. A queda do céu,
assim, é um inédito caso de traducdo sem um original propriamente dito - para haver
uma versao do livro na lingua do texto-fonte, seria preciso traduzi-lo para o yanomami,
visto que acessar meramente as transcri¢des dos didlogos, em yanomami, mesmo que
indexadas em temas, ndo corresponderia a narrativa fabricada para o livro. A queda do céu
¢ uma traducdo a servico de sua propria fabricacdo. Dado seu empenho com essa tarefa de
fabricar uma voz narrativa escrita para Kopenawa, a tradugao precisa ir além do carater
de fonte de revelacdo de contetiddo xamanico. Ao dar forma a intentio xamanica, ela devém

forma de acdo xamanica.

Outro comentario de Albert acerca da traducdo, particularmente em nivel frasal,
respeita a estratégia de se manter o mais “fiel” e aproximado possivel a fala e ao estilo
de Kopenawa, mas sem recorrer a uma traducao literal e justalinear, do tipo “palavra por
palavra”, dada a distancia estrutural das linguas da familia yanomami para as linguas
indo-europeias (desde sintaxe e tempo e aspectos verbais até as metaforas embutidas
na lingua). Nesse sentido, Albert fala de uma “tradu¢do a meio caminho” (2015, p. 545),
nem literal nem demasiado “literaria”, a fim de conservar a logica das “formula¢cdes” em
yanomami, e nelas, a expressividade de Kopenawa (seu tom e emog¢des), mas sem incorrer
na “folclorizacdo”. Albert nao da exemplos de quais sejam essas formula¢des, mas imagino

»n o«

expressoes peculiares de A queda do céu, tais como “dar d6 de ver”, “morrer os olhos”,

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

347



348

Janaina Tatim

»n o«

“estar cheio de esquecimento/raiva”, “fazer sofrer”, “pele de papel” dentre uma miriade,
para restituir formulagdes préprias da lingua yanomami dentro de um parametro de
legibilidade, em vez de buscar por equivalentes na lingua de destino, alheios a riqueza
conceitual e estética de Kopenawa e seu idioma. Tais formula¢des fazem sentido, mas
causam certo estranhamento em nosso repertorio idiomatico, marcando uma diferenga
no modo de significar - intentio — que inflete um jeito de pensar (propriamente uma
cosmovisdo) e ndo uma caricatura do outro.

Finalmente, Albert assinala o desafio de encontrar para a voz de Kopenawa um
registro sociolinguistico adequado a narrativa escrita. Kopenawa, em sua sociedade, “é
xama, um intelectual yanomami” (2015, p. 546) - destaco a caracterizacdo que o antropdlogo
lhe da -, mas como evitar que sua voz narrativa soe como a de um especialista pomposo,
“que simulasse nosso discurso académico”? Mais uma vez, ndo se trata de traduzir por
equivaléncia, mas de fazer da prépria tradugdo um meio de fabricacao. Certamente escolhas
que responderam a esse desafio serdo superadas por outras saidas tradutoérias, sobretudo
por futuros tradutores yanomami, mas penso que parte do risco foi mitigado pelo que
permitiu ao livro escapar da etnografia como uma sucessdo de comentdrios especializados,
mesmo que feitos por um “nativo”, ja que sua narrativa também excede a prépria “descri¢cao
densa”. Se muito de A queda do céu é devedor do gesto da autoetnografia, sua abrangéncia
atinge outros registros de conhecimento, como o conhecimento coletivo tradicional
yanomami, provindo de um paradigma oral que codifica outras formas de falar e pensar

(como os discursos cerimoniais).

Explicar aos brancos o que € “ser capaz de curar” é um exercicio de auto-objetivacao,
e, a0 mesmo tempo, uma forma de traducdo que Kopenawa encontrou para os fundamentos
espirituais do propoésito de se tornar xama. Esse gesto tradutorio se dirige aos brancos,
fator constitutivo do sentido de “para quem” de sua tradugdo, em que a complexa pratica
do xamanismo € traduzida equivocamente como “curar” - um conceito homonimico que
sustém uma profunda heterogeneidade ontoldgica entre mundos. Ndo a toa diversas vezes
tanto a pratica do xama quanto dos xapiri sio comparadas ao oficio dos médicos entre os
brancos. Curar ndo € um equivalente, mas um homo6nimo equivoco entre mundos, a partir

do qual a diferenca pode ser multiplicada e adensada - e nao eliminada.

Poética cosmopolitica da traduc¢ao

Meu propoésito em falar sobre traducao em A queda do céu foi o de estabelecer
um arcabougo para que nds, seus leitores napé distantes, possamos alcancgar o exercicio

cosmopolitico realizado por Davi Kopenawa por meio desse livro. Compreender o carater

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

cosmopolitico mostrou-se indissociavel do estudo do carater poético, pois a poética da
traducdo em A queda do céu é feita para sustentar o cosmopolitico. Por isso, busquei ndo
perder de vista que essa peculiar agdo de um xama amazonico também é uma “narrativa
do contato”, se podemos eufemizar por “contato” o choque coetaneo da “civilizacao”
do neoextrativismo contra os povos originarios da Floresta Amazdnica. Nesse sentido,
também esta por tras deste artigo a pergunta de James Clifford - “Como se apresentam as
narrativas de contato, resisténcia ou assimilacao do ponto de vista de grupos para os quais
éatroca, ndoaidentidade, o valor fundamental aserafirmado?” (1988, p. 344 apud Viveiros
de Castro, 2002, p. 196). Na leitura cruzada proposta, explicitei a troca (dar as palavras)
para multiplicar relagdes'®, como um dos valores fundamentais afirmado pelo discurso de
Kopenawa, e que fundamenta o préprio pacto de leitura de A queda do céu. Esse regime
conceitual outro constitui o projeto e sentido da narrativa, sua forma de acdo xamanica,
portanto. Nesse sentido interroguei sobre quais poderiam ser os efeitos pragmaticos dessa
acdo xamanica, que também coloca seu carater de troca (dar as palavras) para multiplicar
relacdes. Essa outra légica ou valor é sustentado por um esforg¢o tradutério e poético de

modo que uma abertura ontoldgica seja possivel pela escrita.

O comprometimento politico esta intrinsecamente relacionado a uma forma
de traducdo que sustenta o reconhecimento do direito a existéncia dos Yanomami e da
floresta em sua integralidade, com toda a ontologia que haja nela. Curar e traduzir é ainda
outra coisa para o xama yanomami, que nem por isso deixa de curar e traduzir. Foi nesse
sentido que busquei destacar tanto a funcdo do gesto autoetnografico das objetivacoes e
da descricdo densa do discurso de Kopenawa quanto a funcdo das escolhas e estratégias
tradutérias de Albert. Ambos trabalham para que a traducdo seja uma poética que
estabeleca relacdes sem subsumir a diferenca, para que a traducdo se faca uma poética
de potencializacdo da diferenca. Como ha anos se discute na literatura antropolégica
amerindia, a acdo dos xamas envolvidos em relacdes interétnicas de luta frente aos
Estados e as pressdes neoextrativistas que os rodeiam se mostra cosmopolitica. Entdo
como considerar seu efeito pragmatico sobre os mundos outros em que atuam - no caso, 0
nosso mundo? A primeira mediag¢do é a traducao, sua feitura vem a ser a pedra angular que
abre o pensamento dos napé a cosmopolitica; e pelo menos até aqui, avancei no sentido de
evidenciar a abertura ontolégica como um dos “efeitos pragmaticos” dessa tradugdo sobre

seus leitores.

15 Em minha tese de doutorado (Tatim, 2024), a partir da analise das praticas e do saber xamanico
referidos por Kopenawa, desenvolvo o argumento sobre como a relagao de leitura posta por A queda do
céu faz-se meio de fazer relagdo com o outro (a alteridade napé).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

349



350

Janaina Tatim

A forma de traduzir para fabricar as palavras de Davi Kopenawa faz a escrita adentrar
a cosmopolitica, no sentido de que o incomum em seu discurso nao é subsumido em uma
traducao que acomoda o xamanismo yanomami a linguagem conceitual euro-americana.
As palavras yanomami resistem com sua expressividade e légica. Por um lado, temos o
esforco de revelacdo de uma pratica de cura e de um cosmos que nos é alheio - e mesmo
inapreensivel pela via da escrita —, mas ao qual, por outro lado, a escrita, com seu universo
e suas linguas de chegada, passa também a dar uma forma, a portar de alguma forma, ainda

que em um regime de visibilidade e nomeacao distinto daquele do xamanismo.

Para arrematar essas reflexdes, cabe destacar como as operagdes de inscrigdo e
descricao’® se complementam no sentido da abertura ontoldgica. A inscricdo dos xapiri,
num sentido derridiano de arque-escrita, extrapola a no¢ao de inscricdo como escrita
grafica, alfabética, logocéntrica etc., para referir uma funcdo mais ampla da escritura,
por meio da qual os seres deixam tracos de si no mundo, remetendo as condi¢ées de
possibilidade de qualquer linguagem'’. A descricdo e a tradu¢do densas podem ser ainda
pensadas como uma estratégia em prol dessa inscrigdo. Os efeitos pragmaticos desse
estranho experimento intelectual - que é também uma forma inédita de acdo xamanica
-sdo dados ao leitor/a como palavras para uma alianca politica, para “fazer amizade”, nos
termos de Kopenawa, uma oferta de relagdo, de multiplicacao da diferencga e do relacionar

tdo préprias do xamanismo.

Referéncias

Albert, Bruce & Ramos, Alcida Rita (orgs.) (2002). Pacificando o branco: cosmologias do
contato no Norte-Amazoénico. Sao Paulo: Editora Unesp.

Almeida, Mauro William Barbosa de (2021). Caipora e outros conflitos ontoldgicos. Sao
Paulo: Ubu.

Benjamin, Walter (1972). Die Aufgabe des Ubersetzerse. In Gesammelte Schriften (pp.
9-21). Frankfurt am Main: Suhrkamp, v. 4, n. 1.

Blaser, Mario & Cadena, Marisol de la (2021). Os incomuns. PISEAGRAMA, 15, pp. 74-83.

Cadena, Marisol de la (2018). Natureza incomum: histdrias do antropo-cego. Revista do
Instituto de Estudos Brasileiros, 69, pp. 95-117.

16 Cf. Miiller (2023) a respeito dos processos de inscricdo das linguas e das culturas amerindias - da
familia Tupi-Guarani - na literatura brasileira e a ideia de “escrever sua descricdo”, isto é, desenvolver
ferramentas para reler essa tradi¢do com lentes do pensamento amerindio.

17 Acompanho aqui o argumento de Patricia Vieira (2015) a respeito de escritas vegetais (zoofitografia),
apoiado na noc¢do de arque-escritura de Jacques Derrida.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

Cesarino, Pedro de Niemeyer (2011). Oniska: poética do xamanismo na Amazénia. Sao
Paulo: Perspectiva: FAPESP.

(2018). Virtualidade e equivocidade do ser nos xamanismos amerindios. Revista Do
Instituto De Estudos Brasileiros, 69, pp. 267-288.

Cunha, Manuela Carneiro da (2009). Xamanismo e tradu¢do: pontos de vista sobre a
Floresta Amazonica (pp. 101-113). In Cultura com aspas: e outros ensaios. Sdo Paulo:
CosacNaify.

Geertz, Clifford (1989). Uma Descrigdo Densa: Por uma Teoria Interpretativa da Cultura.
In A interpretagdo das culturas (pp. 3-24). Rio de Janeiro: Livros Técnicos e Cientificos.

Faleiros, Alvaro (2019). Tradugées canibais: uma poética xamdnica do traduzir.
Floriandpolis: Cultura e Barbarie.

Ferreira, H. P; Senra, E. B. & Machado, A. M. A. (orgs.) (2019). As linguas Yanomami no
Brasil: diversidade e vitalidade. Sao Paulo; Boa Vista: Instituto Socioambiental; Hutukara
Associacao Yanomami.

Kopenawa, Davi & Albert, Bruce (2015). A queda do céu: palavras de um xamd yanomami.
Tradugao de Beatriz Perrone-Moisés. Sdo Paulo: Companhia das Letras.

Limulja, Hanna (2022). O desejo dos outros: uma etnografia dos sonhos yanomami. Sao
Paulo: Ubu.

Maciel, Lucas da Costa (2021). Ensaio Sobre a zarza: Monocultura e colonialidade vistas
do wajmapu (territério mapuche). Revista Nanduty, 9(13), pp. 45-63.

Miiller, Adalberto (2023). A inscricdo Tupi-Guarani na literatura brasileira. Projeto de
pesquisa apresentado ao CNPq para Bolsa de Produtividade em Pesquisa (2024-2026).
CNPq/Brasil.

Pedrosa, Adriano & Ribeiro, David (curad.) (2022). Joseca Yanomami: nossa terra-floresta.
Sao Paulo: MASP.

Seligmann-Silva, Marcio (1992). Double bind: Walter Benjamin, a Tradugao como Modelo
de Criagdo absoluta e como Critica. In Marcio Seligmann-Silva (org.), Leituras de Walter

Benjamin (pp. 15-46). Sdo Paulo: Annablume/FAPESP.

Stengers, Isabelle (2018). A proposicao cosmopolitica. Revista do Instituto de Estudos
Brasileiros, 69, pp. 442-464.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

351



352

Janaina Tatim

Soares, Anne Ballester (org.) (2017a). A drvore dos cantos: ou o livro das transformagdes
contadas pelos yanomami do grupo Parahiteri. Traducao e organizacdo de Anne Ballester
Soares. Sao Paulo: Hedra.

2017b. Os comedores de terra: ou o livro das transformagées contadas pelos yanomami
do grupo Parahiteri. Traducao e organiza¢do de Anne Ballester Soares. Sdo Paulo: Hedra.

2017c. O surgimento da noite: ou o livro das transformagdes contadas pelos yanomami
do grupo Parahiteri. Traducao e organiza¢do de Anne Ballester Soares. Sdo Paulo: Hedra.

2017d. O surgimento dos pdssaros: ou o livro das transformagées contadas pelos
yanomami do grupo Parahiteri. Traducdo e organizacdo de Anne Ballester Soares. Sdo
Paulo: Hedra.

Tatim, Janaina (2024). Alteridade em A queda do céu e a tarefa de escutar as palavras de
um xamd yanomami em desenhos de escrita. Tese de Doutorado, PPGTHL/ Universidade
Estadual de Campinas, Campinas, SP, Brasil.

Vieira, Patricia (2015). Phytographia: Literature as Plant Writing. Environmental
Philosophy, (12)2, pp. 205-220.

Viveiros de Castro, Eduardo (2002). A inconstdncia da alma selvagem: e outros ensaios de
antropologia. Sao Paulo: Cosac Naify.

(2006). A floresta de cristal: notas sobre a ontologia dos espiritos amazonicos.
Cadernos de campo, 14 /15, pp. 319-338.

(2018).Aantropologia perspectivista e o método da equivocacdo controlada. Tradug¢ao
de Marcelo Giacomazzi Camargo e Rodrigo Amaro. Aceno - Revista de Antropologia do
Centro-Oeste, 5(10), pp. 247-264.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.
Aceito em 15 de julho de 2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Poética da densidade para segurar o céu

Poética da densidade para segurar o ceu: traducéo, estratégias xamanicas
e abertura ontologica

Resumo

Embasada no cruzamento entre o sétimo capitulo de A queda do céu e seu posfacio, no
qual Bruce Albert comenta as estratégias de fabricacao desse livro, discuto a constituicao
mutua de sua técnica de “traducdo densa” com a “descricdo densa” da auto-objetivacdo
etnografica de Davi Kopenawa, que se destaca no referido capitulo, dedicado ao oficio
do xama como pratica de cura dos humanos. Sendo duas faces da mesma empreitada de
fabricacao de uma voz narrativa escrita para Kopenawa, assentada em uma tradugdo sem
original e no propdsito de dar suas palavras aos brancos, discutirei em que medida esse
discurso pode ser entendido como uma a¢do xamanica e o apontamento de que seu efeito
para leitores napé seja uma abertura ontoldgica.

Palavras-chave: Xamanismo Yanomami; Traducdo; Ontologia; Etnografia; Narrativa.

Poetics of density to hold the sky: translation, shamanic strategies, and
ontological opening

Abstract

Based on the intersection between the The Falling Sky’s seventh chapter and its afterword,
in which Bruce Albert comments on the strategies for producing the book, I discuss the
mutual constitution of his technique of “thick translation” with the “thick description”
of Davi Kopenawa’s ethnographic self-objectification, which stands out in that chapter,
dedicated to the shaman'’s task of healing humans. As two sides of the same endeavor of
producing a narrative written voice for Kopenawa, lain in a translation without an original
and in the purpose of giving his words to white people, I will discuss to what extent this
discourse can be understood as a shamanic action and the observation that the effect on
napé readers is an ontological opening.

Keywords: Yanomami Shamanism; Translation; Ontology; Ethnography; Narrative.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

353



