
O canto do Rato Preto: tradução e comentário de um canto 
Kĩsêdjê

Osíris Veríssimo
Mestrando em Estudos Literários/Universidade Federal do Paraná

https://orcid.org/0009-0009-2840-8271 
osirisvr@gmail.com

Anthony Seeger e sua esposa Judy chegaram ao Parque Indígena do Xingu, em 
meados de 1971, trazendo na bagagem um banjo e um violão. “Nunca me pensei como um 
dos mais inteligentes entre os antropólogos”, contou ele em entrevista, “mas sou um dos 
poucos que tocam banjo” (Seeger, 2007, p. 418).

O Brasil passava então pelo auge da ditadura militar, e tinha sido difícil conseguir 
uma autorização da Funai, que eles aguardavam desde o ano anterior. Mas enquanto 
esperavam, Anthony e Judy faziam sucesso animando as reuniões de antropólogos tocando 
músicas folk, primeiro no Rio de Janeiro e depois em São Paulo, para onde tiveram que se 
mudar depois de acabarem suas economias (Seeger, 2007). Um dia, foram convidados para 
uma dessas reuniões na casa de Eunice Durham: “nós levamos nosso banjo e cantamos 
músicas folk de libertação em plena ditadura”, contou ele (Seeger, 2007, p. 396), e foi 
nessa reunião que chamaram a atenção de Ruth e Fernando Henrique Cardoso (cassado à 
época, mas ainda com alguma influência), por meio da intervenção de um dos presentes: 
“coitados desses americanos. Estão aqui há seis meses esperando a Funai e nada acontece. 
Será que você não conhece ninguém que possa ajudar?” (Seeger, 2007, p. 396). Em duas 
semanas, a autorização estava pronta.

 Embarcaram em um avião da FAB, ao lado de Cláudio Villas-Boas e de uma carcaça 
de boi que cheirava mal. “O Cláudio nos levou para o Posto e pediu que a gente cantasse, 
e cantamos logo na primeira e na segunda noite” (Seeger, 2007, p. 397). Foram ouvidos 
por um chefe Yawalapíti que os convidou a tocar na sua aldeia, mas, ao chegarem lá, 
descobriram que ela se preparava para realizar um ritual com músicas de flauta que Seeger 

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 305-326.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

306

gravou a pedido dos próprios Yawalapíti. Em seguida, era a vez deles se apresentarem: 
“sentamos entre as sombras crescentes junto à casa-dos-homens, e afinamos o banjo e o 
violão”, recorda Seeger. “Apenas começamos a tocar e um homem yawalapíti, com pinturas 
e ornamentos como os demais, mas de óculos escuros e com um gravador Sony, chegou até 
nós e começou a gravar nossa música!” (Seeger, 2015, p. 62).

Quanto aos Kĩsêdjê, ele descobriu muito mais tarde que estavam relutantes em 
receber um antropólogo (Seeger, 2007, p. 398). “Nada obrigava os Kĩsêdjê a nos aceitarem. 
Isso ficou bem claro para todos” – e eles ainda haviam sido prevenidos por Cláudio Villas-
Boas que, “caso não gostassem de nós, nos mandaria embora” (Seeger, 2015, p. 60-61). Os 
Kĩsêdjê acabaram concluindo que ter um branco por perto poderia ser útil no futuro. E, além 
do mais, eles sabiam cantar. “Cantar, como logo percebemos, era uma das poucas coisas 
que sabíamos fazer bastante bem”, certamente melhor do que a maioria dos brancos que 
os Kĩsêdjê conheciam; “como caçadores, pescadores, raladores de mandioca e aprendizes 
da língua, éramos com certeza inferiores a suas próprias crianças. Mas sabíamos cantar” 
(Seeger, 2015, p. 58-59; cf. p. 62).

Anthony Seeger descende de uma família de músicos. É sobrinho do lendário 
compositor de música folk, Pete Seeger, e neto do compositor e musicólogo Charles 
Seeger, que, ao lado de Alan Merriam e David McAllester, foi um dos fundadores da Society 
for Ethnomusicology nos Estados Unidos. Inspirado pelo tio, aos dez anos começou a 
tocar banjo, que logo superou seus estudos anteriores de violino, e aos quinze já tinha 
um repertório de quase duzentas canções (Seeger, 2018, p. 661). “Antes de me tornar 
antropólogo, eu tocava banjo e cantava; mesmo agora, quando já parei de ensinar, continuo 
tocando banjo”, relatou ele em entrevista (Seeger, 2018, p. 658). A música era fundamental 
e permeava toda sua vida. Mas o que ele descobriu, no tempo em que passou no Parque 
Indígena do Xingu, é que a música também era fundamental e permeava toda a vida dos 
Kĩsêdjê, que eram capazes de passar horas cantando, e dedicavam mais tempo à música 
e à preparação de suas cerimônias do que a atividades de subsistência (Seeger, 2015, p. 
35-36).

Começou a Festa do Rato

“Durante os períodos cerimoniais, é comum que se escutem cantorias o dia todo, 
por dias ou semanas a fio” (Seeger, 2015, p. 35). Segundo Seeger, os períodos cerimoniais 
seguiam todos mais ou menos o mesmo roteiro: havia uma abertura clara e bem definida, 
seguida de um período de preparação, confecção das máscaras rituais e aprendizado de 
novos cantos que aos poucos via crescer a dramaticidade e a expectativa pelo dia (ou 

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

307

noite) derradeiro, quando a cerimônia ganhava contornos espetaculares (Seeger, 2015, 
p. 32). A duração desse período de preparação podia variar, e os Kĩsêdjê podiam incluir 
a execução de cerimônias menores no interior da preparação para a cerimônia principal 
(Seeger, 2015, p. 33). 

“Como artifício para apresentar tanto a música como seu contexto performativo”, 
explica Seeger, o foco de sua etnografia foi ajustado para tratar “da performance de uma 
única cerimônia, da qual fui participante e pesquisador, em 1972” (Seeger, 2015, p. 18-
19). Essa cerimônia era a Festa do Rato (Amtô), que teve início no final de janeiro daquele 
ano e perdurou por duas semanas de lentas preparações, até sua noite final, na virada de 
seis para sete de fevereiro, quando os Kĩsêdjê, vestidos com suas máscaras, passaram a 
noite cantando e dançando até o amanhecer.

A Festa do Rato daquele ano foi iniciada, como não podia ser diferente, com música. 
O canto que será objeto de nossa atenção foi o canto que abriu a cerimônia naquele ano, 
composto especialmente para a ocasião e cantado pela primeira vez no contexto de sua 
inauguração, que recebeu uma belíssima descrição na etnografia de Seeger.

Era uma segunda-feira, 24 de janeiro. O sol já se preparava para se deitar, e os 
homens pegavam seus banquinhos para se encaminhar ao centro da aldeia, ao lado das 
brasas de uma fogueira, enquanto as mulheres se congregavam em frente às casas de teto 
de palha, dispostas num círculo em volta do pátio. Um homem de mais ou menos trinta 
anos se levanta e atravessa o pátio na direção de uma das casas. Pouco se ouvia além 
dos pássaros da floresta, das rãs e dos mosquitos fugindo dos tapas que marcavam as 
conversas. 

— “Minha irmã”, diz o homem ao se aproximar, alto o suficiente para ser ouvido do 
centro do pátio, “vou cantar para o meu receptor de nomes”. 

— “Vá em frente”, ela respondeu, “comece a cantar seu canto-chamado” (Seeger, 
2015, p. 25).

O homem era Kágrere, um dos principais personagens da cerimônia naquele ano. 
Ao ouvir a resposta de sua irmã, ele retornou ao centro do pátio com seu banquinho de 
madeira e se sentou ao lado de Petxi, o especialista ritual, que permanecia com o olhar 
pregado nas brasas da fogueira, alheio às conversas que o circundavam, até que começou 
a entoar algo, um canto baixinho, com voz quase inaudível, fazendo com que Kágrere 
precisasse esticar os ouvidos para prestar atenção (Seeger, 2015, p. 26).

Petxi era um “homem sem espíritos”, um dos responsáveis por introduzir novos 
cantos na comunidade – “em alguns aspectos”, diz Seeger, eles “se assemelhavam ao que 
chamaríamos de ‘compositores’” (Seeger, 2015, p. 115). As “pessoas sem espíritos” eram 

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

308

figuras liminares, que viviam numa condição permanente de “metamorfose suspensa”. 
“O corpo da pessoa ficava vivo na aldeia; seu espírito vivia com alguma espécie natural, 
acompanhando as atividades e aprendendo os cantos desta” (Seeger, 2015, p. 120). A 
perda de espíritos acontecia no caso de doenças graves, que eram causadas pela obra de 
um feiticeiro. Se a pessoa morresse, o feiticeiro terá removido seu espírito para a aldeia 
dos mortos; mas quando a pessoa sobrevivia, era porque seu espírito fora levado para 
alguma aldeia animal ou vegetal, onde passava a ouvir os cantos-chamado e os cantos em 
uníssono daquela gente. “As pessoas que perdiam seus espíritos só podiam ensinar ou 
executar cantos que conseguissem ouvir” (Seeger, 2015, p. 122). Se seu espírito estivesse 
com as abelhas, seus cantos seriam de abelha; se estivesse com os pássaros, seriam de 
pássaros. A única exceção eram os cantos da própria Festa do Rato, pois essa cerimônia 
também era realizada nas aldeias animais e vegetais – no caso de Petxi, por exemplo, seu 
canto “não vinha dos ratos nele nomeados, mas das plantas que cantavam a seu respeito” 
(Seeger, 2015, p. 122).

Alguns minutos depois de ouvir Petxi terminar seu canto, Kágrere se levantou, 
pegou um chocalho e caminhou até um abrigo a leste do pátio, onde iniciou um movimento 
ritmado com seu corpo – um passo forte para frente e outro passo para trás – pontuado 
pelas batidas do chocalho. Depois de um minuto, começou a cantar. Era o canto que acabara 
de aprender com Petxi. “Sua voz tensa reverbera acima da fala silenciosa dos homens, 
chegando facilmente às casas onde as mulheres estão sentadas”, descreve Seeger (2015, p. 
26). Kágrere cantou assim por quase uma hora. “Começou a Festa do Rato” (Seeger, 2015, 
p. 27).

A Festa do Rato era uma das tantas cerimônias que os Kĩsêdjê decidiam realizar ao 
longo do ano. Em 1972, por exemplo, ela “foi realizada por si só, e em grande parte para si 
só” (Seeger, 2015, p. 33), mas quando voltaram a realizá-la em 1976 foi como um prelúdio 
para a Festa do Veado-Campeiro, que, por sua vez, foi seguida pela Festa do Pequeno Arco. 
No fundo, ela era um ritual de iniciação, que marcava a entrada de um dos meninos da 
aldeia nas atividades coletivas dos homens. Em 1972, o menino escolhido para o ritual 
foi o sobrinho de Kágrere, filho de sua irmã, com quem ele tinha uma relação especial 
definida logo depois de seu nascimento: “quando a criança nasce, seus pais decidem qual 
indivíduo será seu doador de nomes, ou krã tumu” (Seeger, 2015, p. 27). Essa figura terá 
um papel central na construção da identidade social do menino. 

A doação de nomes ocorria por meio de uma breve cerimônia onde o doador de 
nomes vinha até a casa do recém-nascido, segurava o bebê nos braços por um momento e 
depois saía. Foi o que Kágrere fez com o filho de sua irmã quando ele tinha apenas alguns 

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

309

dias de vida, transferindo para ele seus nomes (Seeger, 2015, p. 38). Depois de sair da casa, 
o doador de nomes era copiado pelos outros membros da aldeia que compartilhavam do 
mesmo nome, os quais repetiam seus passos: entravam na casa, seguravam o bebê por 
alguns instantes e saíam.

O nome, para os Kĩsêdjê, é muito mais do que apenas um apelativo. Trata-se de um 
elemento importante para a construção da identidade social e do lugar de uma pessoa nas 
atividades públicas da aldeia, pois define o seu pertencimento a um grupo onomástico, 
uma instituição importante na estruturação de atividades coletivas. “Pertencer a um 
grupo onomástico determina a equipe de corrida de toras em que o menino competirá, 
como pintará seu corpo nas diversas cerimônias, em que fila de homens dançará, com 
quem irá cantar” (Seeger, 2015, p. 39). À época, segundo Seeger (2015, p. 39-40), eram 
22 conjuntos onomásticos masculinos na aldeia, incluindo aquele ao qual pertenciam 
Kágrere e seu sobrinho. “Um menino que receba nomes do tio materno participará dos 
rituais como um pequeno duplo de seu tio materno” (Seeger, 2015, p. 39).

Assim, os rituais de iniciação como a Festa do Rato não eram apenas sobre o 
desenvolvimento de um menino para um novo estágio de sua vida, mas também sobre a 
perpetuação e o reforço de relações sociais que sustentam a organização da aldeia. Como 
diz Seeger:

Apesar de o foco das atenções na cerimônia ser um menino, cada 
performance reafirma também as relações de todos os homens com 
seus receptores de nomes, com suas irmãs, com parentes com quem têm 
relações jocosas, amigos formais e afins (Seeger, 2015, p. 27).

Naquele entardecer de 24 de janeiro, quando Kágrere se levantou e se dirigiu à 
sua irmã, era a esse tipo de relações que ele estava se referindo. Quando declarou que iria 
cantar para seu “receptor de nomes”, ele estava perfazendo o anúncio público de que seu 
sobrinho, o filho da irmã, era o escolhido para ser o foco da cerimônia que estava prestes a 
se realizar. “Apesar de não ter pai, o menino tem, de fato, muitos parentes maternos. Estes 
patrocinam a Festa do Rato” (Seeger, 2015, p. 38). Quando a irmã de Kágrere apoiou seu 
anúncio e o autorizou a cantar seu canto-chamado, ela concordava não só em participar da 
Festa, mas em fornecer alimento para as distribuições coletivas de comida, características 
de períodos cerimoniais. 

Como vimos, Kágrere inaugurou o período cerimonial da Festa do Rato com um 
canto. E essas relações entre ele, seu sobrinho, sua irmã, seu grupo onomástico e toda a 
comunidade estavam presentes, como veremos, na própria letra de seu canto. 

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

310

Quando publicada originalmente em 1987, a etnografia de Seeger era distribuída 
com uma fita cassete e era possível ouvir o canto de Kágrere e tantos outros exemplos 
de arte verbal que compunham a vida dos Kĩsêdjê. Em 2004, quando reeditada, ela veio 
acompanhada de um CD, e a versão brasileira de 2015 trouxe ainda um DVD, que incluía, 
além das amostras dos cantos, um vídeo gravado por Anthony Seeger durante a Festa do 
Rato de 1996 e um documentário produzido pelos próprios Kῖsêdjê, em 2010, registrando 
a retomada desse ritual após anos de intervalo devido a brigas na justiça por suas terras.1

O material é farto e vai muito além de ser meramente ilustrativo. A etnografia 
traz o DVD como parte constitutiva do texto, pois faz referência a aspectos específicos 
das gravações em suas análises, uma postura que advém da proposta do autor de uma 
antropologia musical. Diferentemente de uma antropologia da música, que estuda a música 
como um produto social, uma antropologia musical estuda a sociedade “sob a perspectiva 
da performance musical” (Seeger, 2015, p. 13). Em vez de se esforçar para explicar, a partir 
de uma matriz social ou cultural, os produtos musicais, a antropologia musical “enfatiza o 
processo e a performatividade” (Seeger, 2015, p. 15). Faz sentido, assim, que o acesso às 
gravações seja parte constitutiva da experiência de leitura desse livro.

Sendo assim, o que me proponho a fazer neste trabalho é levar adiante a lição 
de Seeger de enfatizar o processo e a performatividade ao aplicá-la também à tradução, 
inspirado, sobretudo, pelos trabalhos de autores norte-americanos da etnopoética. O 
que pretendo fazer é buscar incorporar na tradução as marcas da performance oral que 
eu for capaz de recriar a partir de uma amostra do canto incluída no DVD.2 Com isso, 
pretendo compor uma tradução – baseada também em uma nova transcrição – a partir 
da perspectiva de uma tradução total, inspirado na experiência de Jerome Rothenberg 
(2006).

Navajo e Kῖsêdjê

No final de 1967, Jerome Rothenberg fora introduzido a uma comunidade 
Onödowa’ga:’ (Sêneca) próxima à cidade de Steamburg, no oeste do estado de Nova 
York, recomendado pelo antropólogo Stanley Diamond, que já havia trabalhado entre 
eles (Rothenberg, D., 1992, p. 7). “Foi um momento em minha vida”, diz Rothenberg, 
“que nunca previ nem planejei, mas com consequências que ultrapassam uma década ou 
mais” (Rothenberg, 2006, p. 212). Algumas semanas mais tarde ele retornaria para as 
cerimônias de inverno e no ano seguinte se mudaria para a reserva, onde passaria o verão 
intensamente envolvido na vida da comunidade, não apenas trabalhando na tradução de 

1	 Trata-se do documentário Amtô: A festa do Rato, que também faz parte do catálogo do Vídeo nas Aldeias.
2	 DVD, exemplo 1.1 (Seeger, 2015). Trata-se de uma gravação em áudio incorporada no DVD.

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

311

cantos tradicionais, mas participando dos próprios rituais, “o que levou meu sentido e 
experiência de performance a uma área totalmente nova” (Rothenberg, 2006, p. 212).

Na mesma época, ele entrou em contato com David McAllester, antropólogo e 
etnomusicólogo que trabalhava na tradução de cantos tradicionais Diné (Navajo) a partir 
de gravações que realizara no final de 1957 com Frank Mitchell, um conhecido cantor 
de Blessingway3 da região de Chinle, no Arizona (Mitchell, 1978).4 Dentre os cantos do 
repertório cantado por Mitchell estava uma série de dezessete horse songs5 cujas gravações 
lhe foram enviadas por McAllester, acompanhadas de transcrições, traduções literais e 
suas próprias recriações. O que Rothenberg encontrou nessas gravações deixava muito 
mais evidente um aspecto que já havia percebido nos cantos sêneca, isto é, o fato de que 
“a voz carregava muitos sons que não eram, no sentido exato, ‘palavras’” (Rothenberg, 
2006, p. 38). “Tanto em navajo quanto em sêneca”, diz ele, “muitas canções consistiam de 
nada mais do que esses vocábulos ‘sem sentido’” (Rothenberg, 2006, p. 38), e a maioria 
delas eram compostas por uma mistura de palavras lexicais e sons livres (“sem sentido”), 
que, apesar de não contribuírem para o significado, não eram aleatórios ou intuitivos, 
mas regulares e consistentes. O problema, para Rothenberg, era que “estes sons tendiam 
a desaparecer ou a ser atenuados na tradução, como se realmente não estivessem lá. 
Mas eles estavam lá & eram pelo menos tão importantes quanto as próprias palavras” 
(Rothenberg, 2006, p. 38).

Por exemplo, na primeira das dezessete horse songs de Frank Mitchell, o verso 
de abertura, segundo a transcrição de McAllester, continha a expressão dząądi silá shi6 
repetida três vezes em sequência (Rothenberg, 2006, p. 29; 1981, p. 77):

dząądi silá shi dząądi silá shi dząądi silá shi

3	 Blessingway é uma das principais cerimônias diné. Não é usada como uma cerimônia de cura, como a 
maioria das outras cerimônias, mas para evitar infortúnios e trazer boa sorte quando, por exemplo, 
uma mulher espera um bebê ou alguém próximo parte em uma viagem para longe (Dias, 2021, p. 222).

4	 Segundo Charlotte Frisbie, a maior parte desse material foi gravado em dezembro de 1957, mas 
acréscimos foram feitos em 1961 e 1965 (Mitchell, 1978, p. 2-4). E segundo Derek Furr (2017, n.55), o 
trabalho de McAllester nessas traduções vai de 1965 até 1970, embora ele tenha publicado trabalhos 
sobre esse material posteriormente (cf. McAllester, 2014).

5	 As horse songs são um ciclo de cantos pertencentes ao Blessingway que conta a história de como os 
cavalos, animais associados à prosperidade, foram trazidos aos humanos por um herói cultural (Enemy 
Slayer) desde a morada celestial de seu pai, o Sol (McAllester, 1983; Rothenberg, 1970).

6	 Segundo Rothenberg (1981, p. 78), a tradução literal de McAllester para essa expressão é “over-here 
it-is-there (&) mine”. Segundo o Navajo-English Dictionary de Wall e Morgan (1958), dząądi: over here; 
silá: it lies; shi: I, me, mine.

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

312

Essa, porém, era uma transcrição semântica, levando em conta o significado das 
palavras que estruturam o canto. Mas não era o que se ouvia na gravação. A transcrição 
não das palavras, mas da maneira como elas eram cantadas por Frank Mitchell, segundo o 
próprio McAllester, era a seguinte (Rothenberg, 2006, p. 39; 1981, p. 77):

dzo-wowode sileye shi, dza-na desileye shiyi, dzanadi sileye shiya’e

Assim, o que se ouvia na gravação, como nota Rothenberg (2006, p. 40), era 
que “ocorrem três resultados sonoros distintos, e não um em triplicado!”. É possível 
reconhecer, no fundo, a expressão dząądi silá shi estruturando esse verso, como um ponto 
de partida, mas ela é transfigurada pelo canto por meio de uma digressão sonora que 
distorce e distende as palavras, criando uma textura complexa que foi capaz de deixar 
tanto McAllester quanto Rothenberg impressionados. Ou seja, se o que você busca é o 
significado por trás da profusão sonora do canto, então “você alcança a repetição de três-
partes de uma única afirmação invariável” (Rothenberg, 2006, p. 40); mas se o seu foco 
é o encantamento gerado pela performance, pelo som e não pelo significado, é preciso 
reconhecer que há três ocorrências diferentes, e que reduzir essa diferença ao significado 
é também uma simplificação da expressividade poética do canto.

Foi essa mesma divergência entre som e significado que encontrei no canto 
de Kágrere, o canto de abertura da Festa do Rato. O próprio Seeger experimentou algo 
parecido durante seu trabalho de campo. Na manhã seguinte à abertura da Festa, ele foi 
acordado em voz baixa antes do sol nascer:

São quatro e meia da manhã, e ainda está escuro. Remexendo em busca de 
minhas roupas e apetrechos, sou o último a sair de casa, como de hábito. 
Levo meu arco, flechas, remo de madeira, espingarda .22 e um saco com 
linhas de pesca, anzóis, pesos, faca e balas (Seeger, 2015, p. 40).

Tratava-se de uma expedição coletiva de caça, típica dos períodos rituais, pois 
quando a irmã de Kágrere, no dia anterior, lhe dera permissão para dar início à Festa do 
Rato, ela também se comprometia, junto com seus parentes, a fornecer alimento a toda a 
comunidade (Seeger, 2015, p. 38). O antropólogo acompanhará Kágrere e seus parentes 
nessa primeira expedição de caça. E apesar de durar quase o dia inteiro, ela retorna ainda a 
tempo da cantoria coletiva que encerrará as tardes na aldeia pelas próximas duas semanas. 
Assim, depois do retorno dos caçadores e da distribuição coletiva de comida, os homens 
se reuniram na casa-dos-homens, diante do centro da aldeia, os mais jovens sentados à 

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

313

frente e os mais velhos atrás. “Começamos um canto grave, em uníssono”, descreve Seeger. 
“Cantamos sentados, pois trata-se de um canto da estação chuvosa” (Seeger, 2015, p. 47), 
diferente do canto-chamado cantado por Kágrere no dia anterior.7 Assim como participara 
da caçada coletiva, Seeger também estava entre eles. “Tento me lembrar da significação 
das palavras, mas estas se mascaram por trás da alteração da letra, típica dos cantos dos 
Kĩsêdjê. Eu as tenho anotadas em algum lugar” (Seeger, 2015, p. 47).

O que acontece tanto nos cantos kĩsêdjê quanto nas horse songs navajo é que se 
está lidando com uma poesia oral – para voz e ouvido – onde a música se sobrepõe ao 
texto de tal forma que é capaz de desarticular a linguagem, “mascarando” a significação 
das palavras.8 Alguns dos cantos, segundo os próprios Kĩsêdjê, desafiavam qualquer 
interpretação, sobretudo aqueles bem antigos (Seeger, 2015, p. 104). Como o próprio 
Seeger chegou a notar, “os cantos comportam uma rica complexidade de alterações 
linguísticas, visto que as frases musicais têm precedência sobre a letra” (Seeger, 2015, p. 
104). Para compreender o que está sendo cantado, então, é preciso ouvir com cuidado e 
atenção à significação das palavras, como Seeger faz ao elaborar uma transcrição da letra 
do canto de Kágrere, acompanhada de uma tradução interlinear9 (Seeger, 2015, p. 27):

7	 Para uma amostra de canto da estação chuvosa, cf. exemplo 1.3 do DVD (Seeger, 2015).
8	 Charlotte Frisbie (1980, p. 349) diz algo análogo para os Navajo: “in sung Navajo, one is dealing not just 

with vocables, but also with grammatical and poetic processes and devices which are utilized to fit the 
words to the music”.

9	 Trabalho aqui com a transcrição da edição brasileira de 2015, traduzida por Guilherme Werlang, que é 
relativamente diferente daquela em edições anteriores.

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

314

Ao ouvir a gravação do canto10, porém, é possível notar, mesmo sem falar kĩsêdjê, 
uma série de divergências interessantes entre a transcrição e o que é cantado, assim como 
no caso de Frank Mitchell.  Tendo sido recém-composto, esse não era um daqueles cantos 
antigos cujas distorções desafiavam a interpretação dos próprios Kĩsêdjê, mas, como 
antecipara Rothenberg, elas estavam lá. Contudo, diferente das horse songs navajo, cujas 
distorções criavam uma textura sonora complexa com efeito potencialmente encantatório, 
aqui o objetivo parece ser o de encaixar o verso em um padrão rítmico regular e absoluto 
(cf. Seeger, 2015, p. 104). No primeiro verso, por exemplo, o vocativo amtô tyktxi, com 
quatro sílabas em ritmo iâmbico, será cantado na gravação como am(ã)to tyk(y)txi, com 
seis sílabas em ritmo ternário (anfíbraco), cuja tônica recai justamente sobre as sílabas 
embutidas (u – u). Além de inserir novas sílabas, a performance de Kágrere também 
desmembra a palavra wajkrãndywy, deixando bem marcada a divisão em pés ternários 
(wajkrãndy- / wy swâra) e resultando, afinal, num estilo de canto bastante cadenciado. 
Diante disso, uma possível transcrição do primeiro verso, com todas as inserções e 
desmembramentos, seria mais ou menos assim:

	 a-m(ã)-to	 ty-k(y)-txi	 waj-krãn-dy-	    wy swâ-râ	    ja-rῖ (ne)

Com isso, é possível verificar visualmente a organização rítmica do verso em 
pés ternários: cinco pés anfíbracos, cantados em estilo cadenciado, com voz aguda e 
tensa, marcando a distância entre cada pé por uma breve pausa (na verdade, um breve 
alongamento da última sílaba, como veremos). Mas se esse não era um dos cantos mais 
desafiadores, não quer dizer que ele não colocava algum obstáculo à interpretação, pois a 
inserção de uma sílaba na palavra amtô fez com que sua pronúncia ecoasse a de amã to, no 
segundo verso – o qual, por sua vez, acaba soando como uma versão reduzida do primeiro: 
amã to… ja-rῖ ne.11 Assim, do ponto de vista do significado, trata-se de versos diferentes, 
mas do ponto de vista do som, são versos que ecoam um ao outro, o que terá implicações 
para nossa tradução.

10	 DVD, exemplo 1.1 (Seeger, 2015). Além do material audiovisual que acompanha a etnografia, é possível 
ouvir o estilo dos cantos-chamado (akia), junto com outros gêneros da arte verbal kĩsêdjê, no LP que 
organizaram em 1982 (onde são chamados de “cantos gritados”) (Seeger & Comunidade Suyá, 1982), 
cujo conteúdo pode ser acessado em www.sonsdasvertentes.ufsj.edu.br/tacape/música-indígena---a-
arte-vocal-dos-suyá. Acesso em junho de 2025.

11	 Nas edições anteriores, por exemplo, a transcrição desses dois versos se iniciava com a mesma palavra: 
Amtô, com inicial maiúscula, ecoando o nome da própria Festa do Rato (Seeger, 1987, p. 02; 2004, p. 02).

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

315

 Estendendo a análise das unidades métricas para todos os versos, nós teríamos o 
seguinte:

a-m(ã)-to	 ty-k(y)-txi	 waj-krãn-dy-	    wy swâ-râ	    ja-rῖ (ne)   (cinco pés)

a-mã to	 ja-rῖ ne						               (dois pés)

wajkrãndy-	 wy swâ-râ	 ja-rῖ ne				             (três pés)

Minha surpresa foi descobrir que a gravação não se encerrava aí. Além desses 
versos, como veremos adiante, havia pelo menos uma estrofe inteira a mais, composta por 
sons livres ou palavras “sem sentido” (tetête), como aquelas das horse songs navajo. Além 
disso, a performance do canto tampouco se encerra nas palavras: ela inclui a música e a 
dança.

O chocalho como guia

Ao contrário dos cantos da estação chuvosa (como aquele cantado pelos Kĩsêdjê ao 
retornarem da expedição de caça), cantados em conjunto num uníssono em registro grave, 
os cantos-chamado como o de Kágrere tinham uma performance individual – e quando 
cantados coletivamente formavam, em vez de um uníssono poderoso, uma cacofonia 
estonteante (cf. Seeger, 2015, p. 54; 2007, p. 403).12 E como toda a música Kĩsêdjê até 
então, eles eram cantados sem acompanhamento musical, exceto por um chocalho, que 
marcava os passos da dança (cf. Seeger, 2015, p. 109):

Após alguns minutos [...], Kágrere pega um chocalho, se levanta, anda 
até um abrigo a leste do pátio e começa a dar uns passos para frente e 
para trás, diante da casa de sua irmã. A cada passo, agita o chocalho que 
carrega na mão direita. Uma ênfase um pouco mais forte marca o passo 
que avança, uma ênfase mais fraca marca o que recua (Seeger, 2015, p. 
26).

12	 Cf. DVD, em especial o exemplo 1.4 (Seeger, 2015). 

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

316

A dança dos cantos-chamado é bastante simples e regular: um passo para frente e 
um passo para trás, num balanço cadenciado repetido incessantemente.13 Curiosamente, 
assim como o padrão métrico do canto, esse movimento também segue uma estrutura 
ternária (triangular), já que o balanço para frente e para trás é realizado apenas sobre o 
pé direito, enquanto o pé esquerdo, num movimento de passos alternados, pisa no mesmo 
lugar:

Com isso, mesmo sem imagens da performance de Kágrere (temos apenas o áudio), 
será possível intuir sua dança apenas pelo ouvido – pois, nos cantos-chamado, somente 
os passos do pé direito é que são marcados pela batida do chocalho. Usando o som do 
chocalho como guia, portanto, podemos retornar à gravação e associar cada uma de suas 
batidas a uma passada do pé direito – para frente ou para trás – conferindo movimento ao 
que estamos ouvindo. Além disso, veremos que o chocalho nos ajudará também a perceber 
como essa estrutura ternária (triangular) do movimento se concilia com aquela estrutura 
ternária própria da métrica, já que suas batidas não marcam apenas os passos da dança: 
marcam também as tônicas do verso.

Como vimos, Kágrere levantou-se da fogueira, encaminhou-se para um abrigo a 
leste do pátio e começou sua dança de passos ritmados. Apenas depois de um minuto, 
começou a cantar. Seguindo o padrão anfíbraco (u – u), a sílaba que inicia seu canto (a-) 
não é uma sílaba forte. Portanto, não será marcada pelo chocalho (que acentua somente 
as tônicas do verso): esse reforço ocorrerá apenas na sílaba seguinte (-m(ã)-). Usando o 
chocalho como guia, então, é possível intuir que Kágrere começou a cantar quando sua 
passada recaía sobre o pé não marcado (pé esquerdo), enquanto o pé direito avançava, 
junto com o chocalho, em direção à segunda sílaba. A partir daí, o canto segue em passos 
alternados, o chocalho reforçando a métrica a cada passo do pé direito.

Entretanto, ao examinarmos a questão com mais detalhe, veremos que ela pode 
ser um pouco mais complexa. Se o canto começa no pé esquerdo (a-) e em seguida avança 

13	 Seeger não dá uma descrição detalhada do movimento da dança, mas é possível observá-lo a partir dos 
vídeos que acompanham sua etnografia (cf., entre outros, o exemplo 1.4 do DVD (Seeger, 2015)).

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

317

para o pé direito (-m(ã)-), ao retornar ao pé esquerdo (-to) e então passar novamente 
ao direito, chegaríamos à quarta (ty-) e não à quinta sílaba (-k(y)-), onde deveria estar 
para se conjugar com a próxima tônica dos pés anfíbracos. O que acontece, porém, é que 
essa dança de passos alternados se dinamiza dentro daquela estrutura triangular por 
meio de passadas lentas e cadenciadas, onde cada passo, ao invés de coincidir com uma 
única sílaba, se prolonga por mais de uma sílaba do verso, descrevendo um padrão de 
movimento como o seguinte14:

Pé esquerdo   Pé direito

			   2, 3

      1, 4

			   2, 3

Só que isso ainda não resolve completamente o problema. De fato, nesse caso, a 
quarta sílaba (4) (ty-) não estaria mais no pé direito, como na dinâmica anterior, mas 
tampouco a quinta (5) (-k(y)-), a sílaba forte do pé anfíbraco, que no esquema acima 
ocuparia a posição da primeira (1). De que forma, afinal, esse padrão de movimento se 
coordena com o padrão ternário do verso? A resposta depende de como esses versos estão 
sendo cantados. Ao contrário dos cantos da estação chuvosa, cantados num registro grave, 
os cantos-chamado se situam num registro bem mais agudo (Seeger, 2015, p.94). Kágrere 
canta seu canto-chamado com voz tensa, num estilo cadenciado, onde cada pé métrico se 
isola como uma célula rítmica bem demarcada, como vimos anteriormente:

	 a-m(ã)-to	 ty-k(y)-txi	 waj-krãn-dy-	    wy swâ-râ	    ja-rῖ (ne)

A distância entre cada pé métrico, porém, não é demarcada por uma pausa, mas 
pelo alongamento de sua sílaba final (a-m(ã)-to-o), fazendo com que, do ponto de vista da 
duração, os pés anfíbracos se comportem como pés anapésticos (u u –). Desse modo, se do 
ponto de vista da acentuação temos um padrão ternário (a-m(ã)-to), do ponto de vista da 
duração temos um padrão binário ou quaternário (a-m(ã)-to-o).

14	 Evidentemente, o ritmo dos versos e do movimento não se alinham de forma mecânica, mas o 
esquema ajuda a compreender o padrão geral. O movimento se inicia com o pé esquerdo no número 
1 (que corresponde à primeira sílaba do verso), sobe com o pé direito para os números 2 e 3 (que 
correspondem às sílabas seguintes) e retorna com o pé esquerdo ao número 4 (e ao número 1) para 
seguir seu caminho, agora no sentido oposto (2, 3).

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

318

Com isso em mente, podemos retornar à dança. O canto começa no pé esquerdo (1) 
(a-), como vimos, e passa para o pé direito ao alcançar a primeira sílaba forte (2) (-m(ã)-), 
embora o estilo lento e cadenciado do movimento faça com que essa passada se prolongue 
por mais de uma sílaba (2, 3) (-m(ã)-to). No retorno ao pé esquerdo, porém, a transição 
não se faz direta para a sílaba seguinte (4), como no esquema anterior, pois agora temos 
o alongamento da sílaba final (3’) (-o) – que se conjuga com a sílaba inicial do pé seguinte 
(1) (ty-) para reiniciar o ciclo do movimento.

Pé esquerdo   Pé direito

			   2, 3

      3’, 1

			   2, 3

Mas isso não é tudo. Ao retornar à gravação para construir uma imagem final da 
performance, minha surpresa foi encontrar ainda uma última particularidade. Até agora 
eu vinha tomando o chocalho como referência auditiva para criar uma imagem mais 
completa da performance – cada batida equivalendo a um passo da dança e uma tônica da 
métrica. Minha surpresa foi perceber que a contagem de batidas e a de sílabas fortes não 
era a mesma para cada verso. Havia sempre uma batida a mais. Isso porque a terminação 
de cada verso (jarῖ ne) é cantada com um alongamento especial, fazendo com que esse 
pé métrico sozinho se estenda por dois tempos do chocalho. Além disso, esse também é 
o único momento em que um alongamento não ocorre na sílaba final (seguindo o padrão 
anapéstico), mas recai sobre a própria sílaba forte, reforçando sua intensidade pelo 
aumento da sua duração (jarῖ… ne).

O problema é que, como vimos, a gravação não se encerrava aí. Havia ainda uma 
estrofe inteira omitida pela transcrição semântica, composta por palavras não lexicais 
(tetête). Mas havia também mais dois versos além dos que foram apresentados. Ou melhor, 
o último verso da transcrição era repetido mais duas vezes.15 No entanto, se do ponto de 
vista semântico essa reiteração não acrescentava nenhuma novidade, do ponto de vista 
da performance ela acrescentava uma variação a cada nova repetição16, realizada por 
meio da manipulação desse alongamento especial na terminação do verso (jarῖ ne), numa 

15	 Nas edições anteriores havia uma indicação da repetição entre parênteses, “(3 times)” (Seeger, 1987, p. 
02; 2004, p. 02), mas ela foi retirada na versão brasileira.

16	 Temos aqui uma situação semelhante à da horse song navajo que discutimos anteriormente: do ponto 
de vista do significado, o que se tem é uma afirmação invariável; mas do ponto de vista da performance, 
“ocorrem três resultados sonoros distintos, e não um em triplicado” (Rothenberg, 2006, p. 40).

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

319

espécie de crescendo. Na primeira vez em que é cantado, diferente dos versos anteriores, 
esse alongamento simplesmente não ocorre. Ou melhor, ele é realizado como nos pés 
anteriores, seguindo um padrão anapéstico (u u –). Isso faz com que esse pé não soe 
como terminação de verso, mas, num encavalgamento sonoro, como parte da repetição 
seguinte – que, por sua vez, se encerra como esperado (jarῖ… ne). Começamos, então, sem 
alongamento, equivalendo normalmente a uma batida do chocalho, e progredimos para 
um alongamento especial que se estende por duas batidas. Finalmente, ao chegarmos na 
repetição que encerra a estrofe, esse alongamento atingirá seu ponto máximo, fazendo 
com que esse pé derradeiro se estenda não por duas, mas por três batidas do chocalho 
(jarῖ… ῖ… ne).

Tradução total

Eis, enfim, o momento de propor uma nova transcrição, orientada pela tarefa da 
tradução, seguindo a lição de Rothenberg de levar em conta “não apenas o significado, 
mas também a distorção das palavras, as sílabas ‘sem sentido’, a música, o estilo da 
performance, etc.” (Rothenberg, 1970, tradução minha).

a-m(ã)-to     ty-(ky)-txi     waj-krãn-dy-     wy swâ-râ     ja-rῖ…  ne.

a-mã to     ja-rῖ…  ne.

waj-krãn-dy-   wy swâ-râ    ja-rῖ ne

waj-krãn-dy-   wy swâ-râ    ja-rῖ…   ne.

waj-krãn-dy-   wy swâ-râ    ja-rῖ…   ῖ…   ne.

te-te-te     te-te-te     te-te…  te.

te-te-te     te-te…   te.

te-te-te     te-te…  e…  te.

(coda)

As sílabas em negrito correspondem às batidas do chocalho, a partir das quais é 
possível imaginar os passos da dança. Também tentei indicar os alongamentos especiais 
na terminação do verso com o uso das reticências, como fiz na análise acima. E, por fim, 
incluí a estrofe de palavras não lexicais que fora omitida na transcrição anterior. Segundo 
a descrição de Seeger (2015, p. 27), naquele 24 de janeiro, Kágrere cantou esses versos 
repetidamente por quase uma hora; mas a gravação que acompanha a etnografia contém 

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

320

apenas uma pequena amostra da performance, que não chega a um minuto. Ainda assim, 
uma das primeiras coisas que se nota ao ouvi-la é que quase metade do tempo da gravação 
é ocupado justamente pela estrofe de sílabas “sem sentido” – pela entoação cadenciada 
das sílabas “te-te-te” – que, segundo o próprio Seeger, são parte indispensável de qualquer 
canto-chamado: “as estrofes (estâncias) dos cantos-chamado são divisíveis em uma parte 
com palavras e outra onde só se repete te-te-te, ainda que essas seções difiram na duração” 
(2015, p. 94). Os Kĩsêdjê chamavam esses vocábulos de “palavras de música” (ngere 
kapẽrẽ) (Seeger, 2015, p. 104), as quais podiam servir de referência para uma classificação 
dos gêneros de canto dos Kĩsêdjê, já que “certas ‘palavras de música’ parecem se associar 
a cerimônias e épocas específicas” (Seeger, 2015, p. 109). Não é à toa que Seeger ouviu na 
aldeia alguém se referir à performance dos cantos-chamado como “cantar o te-te” (Seeger, 
2015, p. 95).

Como Rothenberg já havia reparado, “estes sons tendiam a desaparecer ou a ser 
atenuados na tradução, como se realmente não estivessem lá. Mas eles estavam lá & eram 
pelo menos tão importantes quanto as próprias palavras” (2006, p. 38). O próprio Seeger 
não os incorpora em sua tradução, mais atenta ao significado do que à performance. Mas 
ele está aqui na posição de etnógrafo, de alguém que está buscando compreender um 
mundo novo ao mesmo tempo em que se movimenta dentro dele, como naquele momento 
de cantoria coletiva após a expedição de caça – “tento me lembrar da significação das 
palavras, mas estas se mascaram por trás da alteração da letra” (Seeger, 2015, p. 47). “Era 
preciso muita habilidade para decifrar a letra de um canto”, diz ele, “e, em alguns casos, 
nem mesmo o especialista ritual podia fazer mais que repetir o próprio canto”. E conclui: 
“Nem todos os cantos tinham letras traduzíveis” (Seeger, 2015, p. 98; cf. p. 104). 

Assim, Seeger usa a tradução de forma instrumental, como um recurso para 
decifrar o sentido da experiência em que está envolvido etnograficamente, e a apresenta 
como um dispositivo de auxílio à descrição etnográfica, não como um fim em si mesma. 
Mas ao retornarmos a seu trabalho – que além de deslumbrante é muito fértil e profícuo 
– é possível partir dele para retomar essa tradução com um foco para além das palavras, 
procurando condensar poeticamente os elementos que compõem a experiência de ouvir 
o canto e propor uma tradução para ser contemplada esteticamente, de forma a testar a 
sugestão de Rothenberg de que “nenhuma dose de descrição pode fornecer a percepção 
imediata que a tradução nos dá” (2006, p. 61). Assim, inspirado em sua proposta de 
uma tradução total, para quem uma “tradução-pelo-significado não é mais do que uma 
tradução parcial” (Rothenberg, 1971, p.159 tradução minha), optei por elaborar uma nova 
transcrição do canto como apoio para meu processo de tradução, tentando incorporar 
uma série de elementos da performance. “Quanto mais o tradutor consegue perceber do 

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

321

original – não apenas o idioma mas, talvez mais basicamente, a [...] voz viva do cantor – 
mais ele deveria ser capaz de oferecer em relação a um todo” (Rothenberg, 2006, p. 61).

Por isso, assim como as incluí na transcrição, também incluo as “palavras de 
música” na minha tradução:

Vem ver, Rato Preto, eu pular & cantar pro xará, sim.

Pular pro xará, sim.

Assim vou cantar, meu xará, pois

assim vou cantar, meu xará, sim.

Assim vou cantar, meu xará, assim.

Te-tê-te   te-tê-te   te-tê   tê

Te-tê-te   te-tê   tê.

Te-tê-te   te-tê   ê-tê.

O que se pode ver tanto na tradução quanto na transcrição é que a estrofe te-tê-te 
segue a mesma lógica de composição baseada em pés ternários da estrofe semântica, cujo 
estilo de canto cadenciado deixa bem marcada a distância entre os pés. O que não há nela 
é a repetição em crescendo do último verso, embora o alongamento derradeiro (te-te…  e…  
te) emule aquele da estrofe semântica (ja-rῖ…   ῖ…   ne). Na tradução, tentei marcar esse 
alongamento pelo uso do acento circunflexo, que também utilizei para marcar as batidas 
do chocalho.

Na tradução da estrofe semântica, tentei manter a mesma lógica de composição em 
pés anfíbracos, usando o mesmo número de pés para compor versos que se adequassem 
ao estilo cadenciado do canto – sobretudo no que diz respeito ao alongamento na 
terminação do verso (ja-rῖ…  ne), para o qual tentei compor um pé de onde ele pudesse 
emergir sem esforço (“xará, sim”). A ideia, afinal, é que se possa cantar essa tradução 
junto com a gravação, seguindo a mesma música – com o mesmo ritmo, o mesmo estilo de 
canto, as mesmas pausas e alongamentos. Por exemplo, uma possível transcrição para a 
performance do primeiro verso seria a seguinte:

Vem ver, Ra-      to Preto, eu       pular &       cantar pro        xará… sim.

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

322

Com isso, também é possível perceber que tentei responder às distorções e 
desmembramentos de palavras que havíamos verificado no primeiro verso, que embutia 
uma sílaba em amtô tyktxi – am(ã)to tyk(y)txi – e desmembrava a palavra wajkrãndywy para 
que coubesse no ritmo ternário – wajkrãndy- / wy swârâ. Na tradução, o desmembramento 
ficou por conta de “Ra-to”, separada em dois pés diferentes. Mas o caso da distorção foi um 
pouco mais complicado. A princípio, pensei em responder a ela usando o mesmo artifício 
de embutir sílabas nas palavras, com resultados como “Ratato Pepreto”. Mas isso chamaria 
muito a atenção e desviaria o foco do elemento que, para mim, era o mais marcado, a 
regularidade rítmica, que eu conseguiria alcançar com soluções menos extravagantes. 
Além disso, o fato de soar extravagante contraria a ideia de que a inserção de sílabas era 
um recurso normal da poética kĩsêdjê e não um recurso extraordinário. Assim, busquei 
recorrer a um artifício corriqueiro em nossa poesia, a elisão, para tentar criar alguma 
distorção de sonoridade em “Preto, eu”, contando que o estilo cadenciado do canto, 
que marca bem a distância entre as unidades métricas, contribua para que a coisa soe 
ligeiramente distorcida (Prêteu ou Prêtweu), sem parecer excessiva.

Ainda no primeiro verso, decidi incluir na minha tradução o “&” característico da 
escrita de Rothenberg, como forma, claro, de homenagem – e que ele fique bem no meio 
de “pular & cantar” dá uma sutileza que me faz sorrir – mas também, e talvez sobretudo, 
como forma de inscrever na própria letra do poema o meu referencial teórico e minha 
perspectiva tradutória. Já no segundo verso, tentei recriar o eco entre o primeiro e o 
segundo versos que havia percebido anteriormente (amã to… jarῖ ne), o que, de certa 
forma, já prepara o ouvido para a repetição que virá na sequência. 

Chegamos, então, ao terceiro verso, com suas repetições em crescendo. Como vimos, 
na primeira vez em que ocorre, ele é cantado sem a marcação típica de terminação de verso 
(o alongamento do jarῖ ne), sendo encavalgado diretamente à sua segunda repetição – a 
qual, essa sim, termina da forma esperada (que traduzi por “xará, sim”). O que fiz, então, 
foi criar um enjambement entre esses dois versos, de modo a unir sua enunciação. Mas 
havia ainda uma última repetição, cujo alongamento na terminação do verso era ainda 
mais estendido (jarῖ… ῖ… ne), o que tentei responder com um jogo de palavras entre “sim” 
e “assim”, que soam como um alongamento uma da outra (“xará… a… sim”).

Por fim, é preciso discutir algo que pode parecer óbvio à primeira vista, mas que 
é mais complexo do que parece: a decisão de não traduzir os vocábulos te-tê-te. Por não 
terem conteúdo semântico, Seeger sequer os inclui na sua transcrição, por serem apenas 
“palavras de música”. Como seria possível traduzi-los? Entretanto, se levarmos ao pé da 
letra as experiências tradutórias de Rothenberg, talvez devêssemos traduzi-los.

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

323

Com sua tradução total, Rothenberg buscava pôr em evidência que a tradução podia 
entrar em terrenos aonde ela não costumava entrar – para além do domínio linguístico. 
“Não quero assentar palavras inglesas sobre música [indígena]”, afirma ele, “mas replicar 
poema-a-poema na tentativa de formular uma ‘tradução total’ – não só das palavras, mas 
de todos os sons conectados ao poema, incluindo, por fim, a própria música” (Rothenberg, 
2006, p. 40). Em seu trabalho com as horse songs navajo, ele percebeu que a sonoridade 
particular dos sons livres que se intrometiam nos versos não era tão livre assim, pois 
derivava, na verdade, das próprias palavras lexicais. Por exemplo, o primeiro verso da 
décima horse song de Frank Mitchell foi transcrito por McAllester (1983, p.  395) como 
segue:

’Esdza shiye’ ehye-la, ’esdza shiye’ ehye-la ŋaŋa yeye ’e

Em sua tradução, McAllester (1983, p. 397) separa essa linha em dois versos, 
traduzindo apenas “’esdza shiye’”, mas sem traduzir os vocábulos “sem sentido”, que 
mantém como refrãos:

The Woman, my son, ‘ehye-la, 

The Woman, my son, ‘ehye-la, ŋaŋa yeye, ‘e

O problema, para Rothenberg, é que essa tradução não fazia jus ao que estava em 
jogo. Essa abordagem “objetiva” de McAllester, sem mexer nos vocábulos, “me parecia 
errada”, revela Rothenberg, “pela seguinte consideração: no navajo os vocábulos [tinham] 
um claro sentido de continuidade [com o que] vem do material verbal” (Rothenberg, 
2006, p. 53). O que ele viu nessas canções é que os segmentos lexicais e os não lexicais 
estavam ligados por relações de rima ou de assonância. Assim, observa ele (2006, p. 39), 
“havia mais que simples refrãos envolvidos”, pois se tratava, como vimos anteriormente, 
de digressões sonoras que partiam das palavras lexicais para alongar a sonoridade do 
verso e criar uma textura complexa. Com isso, ele conclui: “decidi traduzir os vocábulos” 
(2006, p. 54), partindo das palavras em inglês para criar novas sonoridades:

Go to her my son17 & one & go to her my son & one & one & none & gone

Em suma, a partir de “son” ele foi capaz de recriar o processo de produção de 
distorções e inserções sonoras que ele encontrara no modo de composição do canto 

17	 Rothenberg traduz por “go to her my son” o que McAllester traduzira por “The Woman, my son” porque 
segue sua própria tradução interlinear que acompanha a transcrição do navajo: “(to) the woman, my 
son” (Rothenberg, 2006, 53; 1981, p. 87). 

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

324

navajo, traduzindo, com isso, a própria música. Em suas performances (Rothenberg, 1975; 
1977), os vocábulos se distanciam ainda mais das palavras lexicais, “até a área de puro 
som vocal” (Rothenberg, 2006, p. 56), onde ele pronuncia one, none e gone como algo 
parecido com wnn, nnnn e gahn (Rothenberg, 1969).

Com isso, minha decisão de não traduzir os vocábulos te-tê-te me aproxima, a 
princípio, mais de McAllester que de Rothenberg. Mas é porque, ao contrário das horse 
songs navajo, a repetição desses sons sem conteúdo semântico no canto kĩsêdjê se parece 
mais com refrãos do que com explorações sonoras. São “palavras de música”, enfim, 
presentes em todos os cantos-chamado, com pouquíssimas variações. O que Rothenberg 
encontrava nos cantos navajo era uma poesia que explorava os limites da linguagem ao se 
distanciar do significado até chegar a ser quase som puro (Rothenberg, 2006, p. 39). O que 
eu encontrei no canto kĩsêdjê, por outro lado, é uma poesia de absoluta regularidade, cuja 
performance manipula pequenos elementos poéticos que criam modulações sutis, mas 
expressivas. Assim, se um dos propósitos de Rothenberg era levar a tradução para além de 
seus limites semânticos até domínios pouco explorados, minha intenção, por outro lado, é 
a de que a tradução nos leve de volta para uma experiência mais completa da performance.

Referências 

Dias, Jamille P. (2021). Limites e possibilidades da tradução total em Jerome Rothenberg. 
Alea, 23(2), pp. 217-230.

Frisbie, Charlotte (1980). Vocables in Navajo ceremonial music. Ethnomusicology, 24(3), 
pp. 347-392.

Furr, Derek (2024). Total translation: Navajo song and the story of US modernism. Jacket2. 
Recuperado em fevereiro de 2025, de: https://jacket2.org/article/total-translation 

Mcallester, David (1983). The tenth horse song of Frank Mitchell. In Jerome Rothenberg & 
Diane Rothenberg (ed.), Symposium of the whole (pp. 393-398). Los Angeles: University of 
California Press.

Mcallester, David (2014). Enemy Slayer’s horse song. In Brian Swann (ed.), Sky Loom: 
Native American myth, story, and song (pp. 246-256). Lincoln: University of Nebraska 
Press.

Mitchell, Frank (1978). Navajo Blessingway singer: the autobiography of Frank Mitchell, 
1881-1967. Tucson: University of Arizona Press.

Rothenberg, Diane (1992). The economic memories of Harry Watt. In: Rothenberg, Diane. 
The mothers of the nation & other essays. Encinitas: Ta’wil Press.

Osíris Veríssimo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

325

Rothenberg, Jerome (1969). The 17 horse songs of Frank Mitchell: nos. X-XII. London: Tetrad 
Press.

Rothenberg, Jerome. (1970) A note to accompany “The first horse song of Frank Mitchell”. 
Alcheringa: ethnopoetics, 1(1), p. 63.

Rothenberg, Jerome (1971). Poems for the game of silence. New York: The Dial Press.

Rothenberg, Jerome (1975). Horse songs & other soundings. Munique: S Press Tonbandverlag. 
Fita cassete.

Rothenberg, Jerome (1977). Horse songs. New York: The New Wilderness Foundation. Fita 
cassete (encarte).

Rothenberg, Jerome (1981). Total translation: an experiment in the presentation of 
American Indian poetry. In Jerome Rothenberg, Pre-faces & other writings (pp. 76-92). 
New York: New Directions.

Rothenberg, Jerome (2006). Etnopoesia no milênio. Tradução: Luci Collin. Rio de Janeiro: 
Azougue Editorial. 

Seeger, Anthony & Comunidade Suyá (1982). Música indígena: a arte vocal dos Suyá. São 
João del Rei: Tacape (007). LP de doze polegadas. Disponível em: www.sonsdasvertentes.
ufsj.edu.br/tacape/música-indígena---a-arte-vocal-dos-suyá

Seeger, Anthony (1987). Why Suyá sing. New York: Cambridge University Press.

Seeger, Anthony (2004). Why Suyá sing. Chicago: University of Illinois Press.

Seeger, Anthony et al (2007). Por que canta Anthony Seeger?, Revista de Antropologia, 
50(1), pp. 389-418.

Seeger, Anthony (2015). Por que cantam os Kĩsêdjê. Tradução: Guilherme Werlang. São 
Paulo: Cosac Naify.

Seeger, Anthony et al (2018). O banjo, a abelha e as flores: entrevista com Anthony Seeger. 
Revista de Sociologia e Antropologia, 08(2), pp. 657-689.

Wall, Leon & Morgan, William (1958). Navajo-English dictionary. United States Department 
of the Interior.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Além das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

326

O canto do Rato Preto: tradução e comentário de um canto Kĩsêdjê

Resumo
Este trabalho propõe uma retradução do canto que abre o livro Por que cantam os Kĩsêdjê, 
a etnografia de Anthony Seeger sobre música e artes verbais que remete a seu trabalho 
de campo nos anos 1970, quando participou da Festa do Rato que estrutura a experiência 
descrita na etnografia. Minha tradução parte do trabalho de Seeger e busca utilizar recursos 
poéticos para incorporar elementos da performance observados a partir de uma amostra 
do canto, incluída nas gravações que acompanham sua etnografia. O objetivo é partir do 
ouvido para ir além das palavras, procurando condensar poeticamente os elementos que 
compõem a experiência de ouvir o canto, a fim de que a tradução possa nos levar a uma 
percepção mais imediata da riqueza da performance.
Palavras-chave: Tradução Total; Etnopoética; Kĩsêdjê.

Black Rat's song: translation and commentary on a Kĩsêdjê song

Abstract
This paper presents a re-translation of the opening song of Why Suyá Sing (Por que cantam 
os Kĩsêdjê), Anthony Seeger’s ethnography of music and verbal arts that goes back to his 
fieldwork in the 1970s, when he took part in the Mouse Ceremony that structures the 
experience described in the ethnography. My translation is based on Seeger’s work and 
attempts to use poetic devices to incorporate elements of the performance observed from 
a sample of the song included in the recordings that come with his ethnography. The aim 
is to use the ear to go beyond words, poetically condensing the elements that make up the 
experience of listening to the song, so that the translation can lead us to a more immediate 
perception of the beauty of the performance.
Keywords: Total Translation; Ethnopoetics; Kĩsêdjê.

Osíris Veríssimo


