Revista ,
@ntropologia

da UFSCAR
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 280-304.

Nas aguas de Osun e Yemoja: Traducgdes “ficcionais” do Xangod
do Recife

Tom Jones da Silva Carneiro’

Doutorando em Letras/Universidade Federal do Parana
https://orcid.org/0009-0008-0341-7721
tom.carneiro@prof.ce.gov.br

1. Introducao

O presente artigo se propde a analisar as cantigas ou toadas transcritas, traduzidas
e publicadas por José Jorge de Carvalho, em Cantos Sagrados do Xangé do Recife (1993),
limitando-se as que, além de uma traducdo no sentido mais literal?, apresentam também
uma “traducao ficcional” que é entendida como umarecriacao ou proposta de interpretacao

baseada em diversos elementos sejam linguisticos, miticos, rituais, intuitivos e /ou afetivos.

Atentando-me as especificidades e limites do género académico, escolhi apresentar
analises desenvolvidas em relacao as duas orisa das aguas mais populares nos cultos

afrobrasileiros, Qsun e Yemoja.

Para cada uma farei uma breve apresentacao de atributos, conforme estudos
de Verger (2001). Em seguida, apresentarei as cantigas, conforme Carvalho (1993),
acrescentando-lhes apenas os subtitulos “Transcricdo da Cantiga”, “Traducdo Literal” e
“Traducao Ficcional”, de modo afacilitar aidentificacao de cada categoria. Faco, em seguida,
uma breve analise da cantiga, considerando o texto poético em si mesmo ou em relagdo
a estudos de Verger (2001) e Vallado (2002). Por fim, procedo a analise das tradugdes
“ficcionais”. Nos casos em que Carvalho apresenta uma discussdo sobre a tradugdo, utilizo

suas categorias e acrescento elementos de minha prépria andlise. Nos casos em que ele

1 Mestrado em Estudos da Traducdo pela Universidade Federal do Ceara (UFC), com dissertacdo intitulada
Traducdes “ficcionais”: Poéticas da oralidade do culto Xangd do Recife.

2 Carvalho (1993) utiliza o termo tradugdo literal que se refere ao que Haroldo de Campos (1962) chama
de informagao documental.



Nas aguas de Qsun e Yemoja

ndo faz comentarios iniciais a traducao “ficcional”, proponho minhas préprias categorias
de analise baseadas no ritual e na performance?®, além de comparar a cantiga e sua tradugao
“ficcional” com mitos dos orisa, conforme recolhidos por Prandi (2001).

Para esse feito, considero mito como algo vivido, uma realidade viva. Ndo sao

meramente textos narrados sem um contexto de fé pois

(..) o mito preenche uma funcio indispensavel: expressa, valoriza e
codifica a crenca; salvaguarda e reforca a moralidade; garante a eficiéncia
do ritual e contém regras praticas para guiar o homem. Assim, o mito é um
ingrediente vital da civilizagdo humana; ndo é um conto despretensioso,
mas uma forca ativa muito elaborada; ndo é uma explicacdo intelectual ou
uma fantasia artistica, mas um esquema pragmatico da sabedoria moral e
da fé primitivas (Malinowski, 1986, p. 160).

0 esforgo aqui empreendido tem como finalidade compreender como essa relacao
entre cantiga e mito fortalece, no culto, a materializacdao de uma porgao de realidade antiga
que influencia o mundo e os destinos humanos, considerando que, no Candomblé, o mito é

responsavel por toda a organizacao material e ritual da comunidade.

2. Osun

Osun pode, em muitos de seus aspectos, representar a busca por direitos iguais
para mulheres em relagdo aos homens. De acordo com Verger (2002), Osun é capaz de
usar seus atributos femininos para conseguir o que deseja. Ela é a divindade cultuada no
rio de mesmo nome que corre em Jjexd e Ijebu*. E Osun que controla a fecundidade, é a ela
que as mulheres dirigem preces quando querem engravidar.

Uma narrativa conta que sem Osun e seu poder sobre a fecundidade, fundamental a
manutencdo da vida no mundo, os mundos fisico e espiritual sofreriam grandiosos danos
e poderiam perecer. A ela é conferido o titulo de [ydléode, a dona da coroa, a Senhora da
sociedade, epiteto concedido @ mulher que possui maior importancia na cidade. E Osun
a dona de todos os rios e aguas doces, sendo ela também responsavel pela manuteng¢ao
da vida. Suas dguas propiciam a vida dos vegetais e animais. Atualmente, o festival mais
importante dedicado a essa divindade ocorre na cidade de Osogbo, onde anualmente
devotos de todo o mundo se reinem para rememorar o pacto que o fundador da cidade

fez com a mie de todos os rios>.

3 Performance é aqui compreendida, tio somente, como a enunciacdo de um texto oral com todos os
elementos envolvidos nessa pratica.

4  Regides de dominio da divindade na Nigéria.

5 Sobre esse pacto apresentarei o mito que o descreve mais adiante.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

281



282 | Tom Jones da Silva Carneiro

Embora o Festival de Osogbo seja o mais conhecido centro de devogao
a Osun, existem festivais a Qsun muito significativos em outras cidades
da Nigéria e em outras partes do mundo. Alguns centros de devogao a
Osun sdo cidades iorubanas antigas que recebem nomes de qualidades
ou aspectos da divindade conforme as estrofes de Eérindinlégun e Ifa:
Iponda, Ewuji, [jumu e Oro® (Murphy & Sanford, 2001, p. 04).

Osun é divindade largamente conhecida em terras iorubas e na diaspora, dada
sua importancia dentro do culto a orisa. Qsun é cultuada sob seu nome mais comum
ou sob um dos nomes utilizados como epitetos descritos nos versos da tradicao oral de
Eérindinlégun’e Ifa®.

2.1 - Tradugdes ficcionais de toadas a Osun

Embora as traducbes apresentadas por Carvalho sejam frutiferas em muitos
aspectos, especialmente na possibilidade de oferecer uma compreensao dos versos das
toadas aos orisa, elas apresentam fragilidades como qualquer traducdo. Vejamos o caso

da tradugdo da cantiga abaixo:

Cantiga 01 - Transcricao da Cantiga:®
Iy omi nlo momo

Aladé o olt omi o

Osun 0soro k'a ma ma sé o

Ewji fiba ogiin y’aba omi

Eyin ggbéri e dori kodo

Tradugao Literal:

Iy omi nlo - A mée da 4gua foi embora
Aladé o ol omi o - Aladé, a deusa da dgua
Aladé - Epiteto, a dona da coroa

Osun 0soro - O leve fluir de Osun

6  Traduc¢do minha.

7  Termo ioruba que significa dezesseis. Nome dado a pratica divinatéria que usa 16 buzios, largamente
utilizada nos Candomblés.

8  Nome genérico dado ao culto a Ortinmild, bem como ao sistema divinatério do povo ioruba. Aqui refere-
se ao complexo mitopoético recitado durante a pratica divinatéria, mas que também encerra a base da
filosofia yoruba. Os conselhos do oraculo sdo baseados nos versos desses poemas miticos.

9  As cantigas estdo citadas conforme aparecem na publicacdo de Carvalho (1993), logo os termos em
Yoruba nio estdo em italico, como aparece em todo o restante do texto. Além disso, para a citagio,
optei por numerar as cantigas, além de incluir as categorias: Transcri¢do da cantiga, Tradugao literal e
Tradugéo Ficcional.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja |283

k’a ma ma se o - Nao a ofendamos

Ewiji - outro epiteto

f’iba ogun y’aba omi - Inclinem-se vinte vezes para a mae da agua

Eyin ggbeéri e dori kodo - Vocés, ignorantes (infiéis) escondam suas faces.
Traducgao Ficcional:

Recolhi uma traducio ficcional das duas ultimas linhas do texto (f’'iba
ogln y’aba omi eyin ggbéri e dori kodd): “Todo mundo precisa de Ogin
para cortar; entdo, Osun também precisa dele”. Essa tradu¢io mitica
talvez haja sido inspirada no som das palavras ogun (que aqui significa
vinte) e ogbeérl, que foram ouvidas como as palavras 0gun (o orisa) e obe
(faca). A partir dessas duas palavras foi possivel criar a traducio.

Conhego ainda uma outra tradugdo ficcional desse texto que afirma o
oposto:

“A frase Eyin ogberi e dori kodd menciona obe (faca). Ela (Osun) tem
seu proprio obe, ndo precisa de ninguém. Se ninguém quiser matar, ela
mesma o fara. Quer dizer que Osun tem o obe, tem a faca dentro dela, ela
nio precisa de Ogtin para matar” (Carvalho, 1993, pp. 91-92).

Alguns termos e expressdes apresentados na tradugdo de Carvalho aparecem de
forma obscura na publicacio. E o caso dos epitetos Alddé e Ewtji, o primeiro, traduzido
como “a dona da coroa” e o segundo sem tradugdo, apenas informando ser um epiteto.
Tal informacdo se apresenta de forma insuficiente para compreender as caracteristicas
da divindade. Entretanto, traduzir oriki ndo é tarefa simples. Transcri¢cdes de Oriki Osun
contidos nos versos de Ifd apresentam também o mesmo termo Alddé como sendo um dos
nomes da divindade. Em Murphy e Sanford (2001) o termo aparece descrito como um dos
caminhos e aspectos da divindade das dguas, mas ndo apresenta maiores informacgdes.
Entretanto, na traducgdo de um oriki presente em Assaan-Anu (2010), o termo aparece na
frase Alode k’oju ewuji o san rere’’, traduzida como We are entitled to wear the crown that
awakens all pleasure que, em portugueés, seria temos o direito de usar a coroa que desperta
todo o prazer. Dessa comparacdo pode-se depreender que o significado do termo seja ter
direito a coroa. Esse sentido pode facilmente ser atribuido a Osun como a senhora que
tem todo o direito de usar a coroa. Além disso, Ewiji refere-se a capacidade de Osun de
despertar alegria, contentamento, prazer.

Como descrito pelo proprio Carvalho, as tradugbes “ficcionais” dessa cantiga
foram provavelmente motivadas pela identificacdo de dois termos distintos, entretanto,

identificados dessa forma pelo fato de ndo ter se mantido em Recife a diferenca tonal

10 Na publicagao original as palavras do verso ndo apresentam marcas de acentuagao.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



284

Tom Jones da Silva Carneiro

prépria da lingua yorubd, desse modo, ogtin (vinte) foi entendido como ogtin (o orisa)
e ggberi (infiel) como obe (faca). Mesmo confundindo-se a fonética das palavras e seu
sentido, nota-se compreensao de termos ioruba que aponta para um conhecimento, ainda
que limitado, da lingua de partida.

A construcdo da tradugdo “ficcional!!” dessa cantiga para Qsun retomaaimportancia
ritual da faca, instrumento de metal atribuido ao orisa Oglin. Nesse sentido, reforga-se que
todas as divindades necessitam do dono do ferro para realizar o sacrificio, logo, apesar de

autossuficiente, Osun também precisa dele.

Uma outra traduc¢do totalmente oposta é possivel, pelas mesmas motivagdes,
diz que Qsun nio precisa de ninguém para realizar o sacrificio pois ela tem sua prépria
faca. Essa interpretacdo justifica uma possibilidade ritual em que se sacrifica para Osun
entoando-se essa cantiga, ao invés da tradicional toada em que se evoca a qualidade de

dono da faca, atribuida a Ogtin.

Ogtin soso - Ogun cortante

Ejé balé K'ara ro - o sangue é derramado. Que tenhamos corpos sadios
(Carvalho, 1993, p. 154).

Provavelmente a interpretacdo de que Qsun pode matar sem Ogiin justifica-se pela
natureza malemolente e, as vezes, dissimulada de quem sabe exatamente o que fazer
para conseguir seus objetivos. Num exemplo dessa caracteristica, Osun castiga os orisa
masculinos por ndo poder participar das reunides promovidas por eles. Qutra narrativa
conta como Osun enganou Ogiin fazendo-o retornar a forja paraa cidade que antes ele havia
abandonado, utilizando, para isso, sua beleza, seu perfume e seducao. Desse modo, Osun
também prova dominio sobre o ferreiro divino. Teria ela também dominio sobre o ferro?
Provavelmente essa ideia tenha motivado a construcio mitica de que Osun nio precise de
Ogtin para matar. Com base nessa narrativa, questiono-me se Ogtin teria independéncia
diante dos dotes sedutores de Qsun. Ela realmente consegue realizar suas vontades,
ou seja, nela ha tudo que necessita para conseguir de homens e orisa seus desejos. Ela
realmente ndo precisa de ninguém. Essa compreensio sobre a natureza de Qsun parece
6bvia entre os adeptos do Xangd do Recife tanto que para conseguir seus favores, eles se

utilizam de muitos mimos para presentear a deusa.

A estratégia mais clara sobre a motivacdo dessa traducao “ficcional”, como ja

mencionei, reside na identificacdo de termos em yoruba. Esses termos foram utilizados

11 A tradugdo “ficcional” em que a identificagdo de um termo ou outro motivar a criagdo de uma histéria
pode ser chamada pidgin translation.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

como ‘chave de orquestracao do texto e vetor do trabalho dos tradutores’'? “ficcionais”. O
trabalho de tradugao “ficcional” parece se aproximar, nesse caso, do conceito de tradugao
iconica e de pratica experimental de transcriagdo intersemioética. Ou seja, aimagem que os
adeptos tém das palavras ogtin e obe motivam uma narrativa inteiramente nova.

Outras palavras contidas na cantiga sdo conhecidas dos adeptos do culto, tais como
Iyd (mae), omi (dgua) e Alddé (epiteto que se refere a realeza da divindade). Entretanto
em nenhum momento a identificacdo dessas palavras foi utilizada para compor a
interpretacdo e posterior tradugdo “ficcional” da toada. Parece-me que nesse caso havia
uma necessidade de justificar a autossuficiéncia da deusa e sua independéncia dentro
do culto. Vemos, portanto uma ressignificacao da cantiga e a criacdo de um mito que
amplia o espectro de dominios de Qsun. Essas duas estratégias utilizadas pelos tradutores
“ficcionais” me remetem ao que Jiri Levy (2011) fala sobre o processo de traducao
criativa. Para o estudioso, “tradutores criativos sdo capazes de imaginar as realidades que
estido expressando, alcancando para além do texto (..)”!3. Para Levy, “a reconstrucdo da
realidade demanda imaginacdo e uma interpretacdo consideravel do texto” (Levy, 2011, p.
34). Obviamente, Levy ndo tinha em mente o fendmeno da traducao “ficcional”, entretanto,
utilizo os atributos do tradutor descritos pelo estudioso para me referir aos tradutores
“ficcionais”. Sdo criativos, imaginativos e, sé assim, conseguem enxergar para além dos

textos e alcancar outras realidades.

Cantiga 02 - Transcricao da Toada:

0 se ‘ni singinsingin

Osun ma re o af’ide

Traducao Literal:

singinsingin- Epiteto: Honoravel Osun, linda, decorada de contas
Osun ma re o af’ide - Eis Osun, a dona do bronze.

Traducao Ficcional:

Sara Rodrigues, uma filha de santo de qun, invocou um fragmento de um
mito de sua deusa protetora para explicar o significado dessa toada:

“Iyansan, com raiva de Orisanl3, jogou uma jarra dele dentro do mar e
Osun foi tirar; ela foi tirar o sal da vasilha de Orisanla ”.

S. Adeyemo alerta para o fato de que ide, além de significar literalmente
bronze, possui também um significado metaférico, indicando o grande
poder de Osun (Carvalho, 1993, p. 94).

12 Palavras de Haroldo de Campos (1984, In. Tapia & Nobrega, 2015, p. 41).
13 Tradugdo minha.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

285



286

Tom Jones da Silva Carneiro

A cantiga acima novamente apresenta a beleza estonteante de Qsun revelada em
seu gosto por enfeites de contas e bronze. Contudo, a tradugdo “ficcional” ndo revela
conhecimento de nenhum dos termos da toada, desse modo nao apresenta seus gostos
pelo metal mencionado, nem pelas contas utilizadas em seus adornos. Logicamente, essa
constatacdo também ndo revela desconhecimento dessas caracteristicas da divindade,

apenas negligencia a mencao desse fato sobre ela.

Nao ha clara relagdo entre a toada original e sua traducao “ficcional”, mas sua
motivacdo certamente esta relacionada a um mito especifico em que Osun socorre Orisanld
de QOya. Segundo esse mito, Oya apenas por ser ma com o Grande orisa, um dia jogou seu
cajado no mar e foi embora. O velho ndo poderia fazer nada pois tem uma terrivel proibicao
de fazer contato com o sal. Osun, ao contrario de Oya, é muito amorosa com Orisanld, entra
no mar, pega seu cajado, lava-o nas aguas do rio e o devolve ao senhor da brancura. E
evidente que a traducéo se utiliza do conhecimento da relagiio entre Orisanld e Osun para
mencionar tal mito. Por outro lado, o fato de o termo ide remontar ao grande poder de

Osun pode ter motivado, em parte, a construcao dessa traducao “ficcional”.

Na continuac¢do, Sara Rodrigues acrescenta mais detalhes sobre o mito acima

descrito:

Cantiga 03 - Transcricdo da Toada:

Iya mi t6 'adé

Mi té 'adé imolé

Iya mi t6 'adé

Iya Alagan Obinrin

Iya mi t6 I'adé

Traducgao Literal:

Iy4 mi té 'adé imolé - Minha mae, a dona da coroa dos espiritos
Iy4 Alagan Obinrin - Epiteto: A mie das mulheres estéreis
Traducao Ficcional:

Sara Rodrigues assim prossegue: “Iya mi t6 I'adé - ela (Iyansan) jogou a
jarra assim (faz com as maos o gesto de jogar); e depois gritaram: “ora
yeye o”! E ai ela (Qsun) apanhou-a” (Carvalho, 1993, p. 95).

Em sua narrativa mitica, a tradutora acrescenta gestos performaticos, acessoérios
que fazem mencgdo a forma como Iyansan jogou o objeto que pertencia ao velho orisa. Ela

constréi um bloco continuo de narrativas que justificam essa relacdo negativa entre as

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

divindades do ar (Orisanld) e da tempestade (Iyansan). E uma imagem interessante se
pensarmos nessas divindades como manifestacdo da prépria natureza. Orisanld é o ar,
essencial para a continuidade e manutencio da vida, e Iyansan é o vento, a tempestade. E,
ao mesmo tempo, uma relacdo de completude e de oposi¢do. Como se o vento tempestuoso
fosse a ira desse ar leve e delicado. Seria essa uma descri¢do da relacao entre essas duas

divindades?

Depois de Qya ter jogado o objeto de Orisanld, os devotos gritam, a saudac¢do a Qsun:
“Ore Yeyé 0"! que, segundo Verger (2002) significa “Chamemos a benevoléncia da Mae”!
(p. 176). Esse elemento acessério a narrativa dessa tradugdo “ficcional” coincide com a
narrativa de um mito recolhido por Prandi (2001), em que ao devolver o cajado do grande
orisa, Qsun ensina-lhe uma cantiga que o mesmo deveria cantar sempre que necessitasse
de sua ajuda. Acredito que “Ore Yéyé o” funcione, portanto, para Sara Rodrigues, como a
manifesta¢do dessa cangio invocatéria, ndo somente para Orisanld, mas para todos os que

confiam em Osun.

Os adeptos do Xangd tem predilecio por Qsun e, segundo Carvalho (1993), ela é a
divindade favorita dos xangozeiros!*. Orisanld adora Qsun porque ‘ela é bondosa com ele’
(Prandi, 2002, p. 333). Essas constatacdes coincidem com o que se ouve nos candomblés
em geral, que Osun é a filha predileta de Orisanld. Isso talvez se dé também pelo fato de ela

sempre fazer as vontades dele.

As propostas tradutorias, tanto dessas duas dltimas toadas, quanto da primeira,
revelam o quanto o texto original, conforme proporia Campos (1984), é “rasurado” no
novo texto que o usurpa e que assim, por desconstrucao e reconstrucdo da historia, traduz
a tradicdo, reinventando-a. O make it new de Iser, conforme apresenta Campos (1984) é

levado a seu extremo. O texto ndo é somente transcriado, mas recriado.

Cantiga 04 - Transcricao da Toada:
Iya o le mi

Osun Ewji iya o ‘le mi

Biiya ti ko ‘yo t'alabo adie

Olege olege olege oye

Iya o ‘le mi sinsin

Osun Iponda iya o ‘le mi

Biiya ti ko ‘yo t'alabo adie

14 Termo genérico e popular utilizado no Recife para referir-se aos praticantes do Candomblé.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

287



288

Tom Jones da Silva Carneiro

Traducgao Literal:

Minha mie, Osun Ewji; minha mae, Osun Iponda
Traducao Ficcional:

Recebi a seguinte traducdo ficcional desse texto:

“A toada conta que o ladrdo veio um dia e roubou a galinha de Osun.
Roubou a adie, que é de Osun. Ai ela esta confirmando que foi: Olege olege
olege oye. E quando diz: o ‘le mi, quer dizer que ele roubou o que é dela”

Tipicamente, a traducdo foi criada a partir da identificacdo de duas
palavras do texto: abo adie e ole (ladrao) (Carvalho, 1993, p. 95).

Atraducgdo da cantiga acima remonta novamente a natureza maternal da divindade.
Em suma, cantar essa cantiga seria dizer que Osun é mie. Provavelmente aqui aparece
um caso de traducdo interpretatival>. De fato, essa é a Unica possibilidade de traducio
apresentada por Carvalho, embora no texto haja outras frases e expressdes nao traduzidas
como Bi lyd ti ko ‘yo t'alabo adie. Pela identificacdo da maioria das palavras dessa frase'®
e sua relacdo com a traducdo apresentada por Carvalho, me arrisco a propor a seguinte
traducao: Ogun é minha mde que, como a galinha, cobre seus filhos e os protege. Percebe-se,
desse modo, arelacao de intimidade estabelecida entre o adepto e a divindade, nesse caso
ao percebé-la e declara-la como mae protetora.

A tradugao “ficcional”, entretanto, foi motivada por outros elementos. Nesse caso,
a identificacdo de palavras do texto em yoruba. A primeira, adie que significa galinha e
a outra, ole que significa ladrdao. No caso da primeira palavra, vemos o aparecimento de
um animal importante no culto, presente em toda complexidade de rituais e de mitos.
O outro termo resulta de uma audicao equivocada pois percebida a partir de glege que
provavelmente remete a sons musicais, simplesmente. Percebo também a identificacao
de outro termo ioruba mi (meu) que motivou a frase interpretativa atribuida a Osun: 0
ladrdo roubou o que é meu. Por outro lado, acredito que a interpretacao foi possivel pois
diz-se no Xangd do Recife como as divindades sdo apegadas a seus pertences. Desse modo,
Osun, provavelmente chorosa, confirmaria que o ladrao roubou sua galinha, deixando-a
entristecida. Atrevo-me a dizer que se a oferenda preparada para uma divindade nao for
respeitada, provavelmente ela ndo atraira seus auspicios aos devotos. Esse mesmo efeito
negativo pode ser atraido caso se roube o que estava destinado a divindade antes mesmo

de ser depositado em seu ighd'’.

15 Nos casos em que os tradutores apenas conseguiram compreender a ideia geral da cantiga.

16 Bi(como), iyd (mae), t'alabo (cobrir com o ala), adie (galinha).

17 Termo ioruba que significa cabaga, mas genericamente usado para se referir aos assentamentos
sagrados dos orisa.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

A tradugdo “ficcional” parece funcionar como uma adverténcia a comunidade dos
adeptos do culto a que ndo atraiam para si a firia de Osun. Conforme Prandi (2001) e
Verger (2011), Qsun, nédo satisfeita com uma oferenda, nio sossega enquanto nio tiver
aquilo que lhe foi prometido, do modo como foi prometido. Veja-se o mito em que o rei
promete muitas oferendas, nkan réré, a Osun, a fim de que ele e seu séquito pudessem
atravessar o rio. Osun, contudo, compreendeu que o rei falava de sua filha Nkan. O rei,
como prometera, lancou muitos presentes e comidas, que eram os prediletos de Osun, no
rio, mas ela ndo aceitou pois nao havia sido isso que havia sido acordado (ou, pelo menos,
compreendido por ela). No retorno do rei e dos seus, o rio estava novamente turbulento,
impedindo quaisquer empreendimentos para os quais se fizesse necessario o uso do rio.
As aguas somente se acalmaram quando o rei langou sua proépria filha, gravida, ao rio
como oferenda. A crian¢a nasceu nas aguas, mas foi devolvida pois era apenas a mulher

que havia sido oferecida como barganha.

Esse mito mostra o quanto as divindades sao persistentes em seus desejos e me faz
lembrar o que meu antigo pai de santo sempre dizia em relagcdo a uma promessa aos orisa:
nunca prometa em voz alta, caso ndo seja de fato intengao cumprir ou entregar, ou mesmo
nao ser possivel fazé-lo tao prontamente. Ele, ainda, aconselhava que soubéssemos fazer
a promessa pois a divindade vai esperar a partir daquele momento a entrega do presente

como foi prometido e o mais rapido possivel.

Cantiga 05 - Transcricao da Toada:
O mi ré oran oran oran

Ayeéye iba re Osun Iponda Osun Aboto.
Traducao Literal:

O mi ré - Tilinta, ressoa

oran — Advérbio: como retine

Ayéye iba re - Mae, o seu culto
Iponda, Aboto - Nomes de Osun’®
Traducgao Ficcional:

Um filho de santo explicou-me que esse tilintar se deve aos grossos
braceletes e colares de ouro que Osun usa: quando ela danc¢a, com seus
meneios suaves, eles produzem esse som “Oran gran gran”.

18 Novamente aparecem termos ndo traduzidos, apresentados apenas como nomes da divindade,
invocados como seus aspectos. [ponda é tida como um aspecto guerreiro da divindade e, provavelmente,
por sua aproximac¢do com o cagador Odé, seu marido, é muito astuta e desconfiada. Aboto é tida como
uma Osun jovem e vaidosa.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

289



290

Tom Jones da Silva Carneiro

Outro filho de santo me revelou um significado algo parecido: “Essa toada
fala do ouro dela; ela tem um bocado de ouro” (Carvalho, 1993; 98).

Esta ultima toada para Osun apresenta praticamente uma materializacio
onomatopaica, provavelmente, referente aos sons que os braceletes de Qsun fazem
enquanto ela danca. Qsun é amante do cobre, metal muito importante na terra yorub4 a
época do contrabando de pessoas como escravas. Essa tradugdo coincide com a explicacao
oferecida por um filho de Osun ao afirmar que os sons representados pela repeticdo da
palavra gran, referem-se exatamente ao tilintar de seus braceletes, os ide (que, a0 mesmo
tempo, significa bracelete ou cobre). Outro fato que certamente motivou facilmente essa
interpretacdo, é o modo como Qsun danca balancando seus braceletes, movimento que é

intensificado ao entoar-se essa toada.

No Brasil, diferentemente de sua terra originaria, Osun é conhecida por ser dona do
ouro, sendo aqui esse metal seu favorito. Essa adaptacdo ritual no Novo Mundo contribuiu
para que um filho de Osun aproximasse a audicdo das palavras ordn e “ouro”, acrescentando
que a toada fala do ouro da divindade e refor¢a que ela tem muito ouro. Nesse caso, ha, ao
mesmo tempo, uma traducao, pois a proposta tradutoéria coincide consideravelmente com

o sentido literal, e uma adaptacdo, devido ao acréscimo de informacgao acessoria.

Segundo algumas narrativas apresentadas por Prandi (2001, p. 327) Osun ia
muitas vezes ao rio se banhar e lavar jéias, ferramentas e armas. Nas aguas, ela polia seus
braceletes e sua adaga. Caminhando as margens da lagoa, ela alisava seus pés nas pedras
brutas, tornando-os sempre macios e formosos. Tanto Osun foi a lagoa que as pedras se
gastaram com seu caminhar e viraram seixos (0ktita’’), modelados e alisados sob os pés
da deusa. Esse mito ao mesmo tempo explora a natureza vaidosa e coquete da divindade,
mas sobretudo reforca a importancia que ela da a seus braceletes.

Abaixo, na tabela, apresento um resumo das cantigas ao orisa Osun. Sua leitura
permite fazer as generalizagcbes necessarias sobre a natureza e as caracteristicas da

divindade presentes nas toadas analisadas:

19 Os seixos rolados ou pedras de rio sdo utilizados nos assentamentos sagrados de muitos orisa.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

N[ Imicio Trad.Lit | Trad.Fic Tradut | Motivagio Estratégia Relagio Mito [Prandi, 2001)
g or. Fic. Original
1| bd omi | A mie da | 1- Tode mundo Identificacio dos | Recriagio mitica | Naoha Osun danga para Ogin na
nlomomo | dgua  foi | preciza de Ogiin Termos ogin | e Ressignificagio floresta & o traz de volta 3
embaora para cortar; (vinte) forja
2 - fsun tem sua confundido com
propria faca, agin (o drisd) e
aghéri  (infiel]
confundida com
obe (facal.
2| 0 se ‘m | Honordwel | Ivansam, com | Sara Livre. Recriacio mitica | Wio ha Osun recupera o biculo de
singinsin Osum, raiva de | Rodrig e ressignificacio, Orisanld que Ivansan joga no
gin linda, frisanld, jogou | ues mar,
decorada uma jarra dele
de contas dentro do mar
3| fvd mi of | Minha Iyansan jogou a | Sara Livre [Sequéncia | Recriagio mitica | Nio ha @_sun recupera o baculo de
lade mae, a | jarra assim.. Rodrig | em relagic 3 | eressignificagio. Orisanld que fpansen joga no
dona da ues toada anterior) mar,
coroa dos
espiritos
4| fvd o Te | Minha o ladrdo veio um Identificacio de | Recriagio mitica | Naeo ha 1 - Osun recupera o bacule
mi mie, Osun | dia e roubou a adiz e ale, & Ressignificacio. de Orisinld que fransan joga
Bt galinha de Osun. no mar;
minha 2 - Csun exige a filha do rei
mie, Osun em sacrificio.
Iponda
5| 0 mi v | Tilinta, 1- Osbraceletes | Filho 1 - Compreensio | 1 - Paralelismo | 1 - Direta | 1- Osumsebanhaelava suas
oran ressoa de Osun tilintam | de do original ou | (relagio com o | em relagio | jdias mo rio.
aran quanda ela | santo. relagio com a | original): ao som do
gran danga; performance da | 2 - Paralelismo e | metal;
2 - Essa toada divindade em | Adaptacio
fala do oure dela transe;
2 - Relagio com
as braceletes e o
metal da
divindade.
3 - Audicio de
drén como ourg.

Tabela 1. resumo das analises das tradugdes ficcionais das toadas de Qsun.
Fonte: Carneiro (2019).

Uma analise desta tabela nos permite confirmar a natureza coquete de ‘Osun, além
de seu dominio natural, a 4gua, essencial a manutencao da vida. E possivel construir um
desenho claro sobre essa divindade tanto em seus aspectos e atributos fisicos quanto
comportamentais. Vemos como ela danga, o que ela gosta de usar como adorno e também
0 que ela gosta de comer. Conhecemos, ainda, sua relacdo com outras divindades. Essa
compreensao se alarga ainda mais se levarmos em consideracao tanto tradugoes
semanticas quanto traducoes “ficcionais.”

As traducgdes “ficcionais”, no caso de ‘Osun, foram, em sua maioria, motivadas
pela audicdo de termos em ioruba e pela relacao de significado desses termos ao ritual
e a acdo performatica. Outras interpretacdes parecem ter uma motivagdo livre do texto
original. O fato é que todas as motivagdes permitiram aos adeptos, consultados por José
Jorge de Carvalho, elaborar narrativas poéticas, ora paralelas, quando apresentam sentido
complementar ao do sentido original, ora ressignificacdes que favorecem a construcao de

novos mitos acerca da divindade.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

291



292

Tom Jones da Silva Carneiro

As principais estratégias tradutérias utilizadas na criacdo dessas traducgdes
“ficcionais” foram: a recriagdo mitica, quando a traducao funciona como uma forma de
criar novos mitos em relacdo a divindade; a ressignificacdo, quando a traduc¢ao funciona
como uma forma de reforcar informagdes miticas preexistentes, ignorando as palavras
presentes no texto. Essas estratégias estao presentes em 4 das 5 toadas analisadas.

Percebe-se que ha no Xangé do Recife um conhecimento vasto do complexo mitico
envolvendo ‘Osun. Algo que justifica o olhar que se tem sobre ela e seu culto especifico e

como a pessoa se dirige a ela como mae protetora e modelo de amor.

3. Yemoja

Reconhecida como a Grande Mde Africana do Brasil?’ (Vallado, 2002), essa divindade
goza de um lugar especial entre os adeptos e simpatizantes das religides afro-brasileiras,
sendo cultuada de diversas formas em diversas regides do Brasil e em diversas datas do
ano. O nome Yemoja deriva de yeye omo ejd, (“mde cujos filhos sdo peixes”). Ela é o orisa
dos Egbd?,, “uma nagdo iorubd estabelecida outrora na regido entre Ifé e Ibadan, onde
ainda existe o rio Yemogja” (Verger, 2002, p. 190). As guerras recorrentes entre as diversas
nacdes yoruba fizeram com que os Egbd migrassem para outro lugar e levassem consigo
sua divindade principal que teve seu culto continuado no rio Ogun. Atualmente, essa
divindade, tem seu principal templo situado em Abeokutd.

Yemoja é filha de Oléokun, divindade do mar. No Brasil, Yemoja recebe o dominio
das dguas do mar, cultuada como protetora dos navegantes e vista como a divindade mae
de todos os orisa e da humanidade, ndo sendo reconhecida como divindade de um rio,
como em sua terra de origem. No Brasil, mesmo quem nao é adepto de uma religido afro-
brasileira, conhece ou ja ouviu falar de Yemoja e muitos a veem como a mae que cuida de
seus filhos. Essa percep¢do de Yemoja provavelmente justifica o fato de muitas pessoas
oferecerem flores e lhe fazerem pedidos no inicio de um novo ano. Como mae cuidadosa e

protetora, ela certamente concederd os pedidos de seus filhos.

3.1 - Tradugdes ficcionais de toadas a Yemgja

O conjunto das tradugdes “ficcionais” das cantigas a Yemoja parece apresentar um

convite ao culto a divindade. Vejamos:

20 Titulo de livro resultante da dissertacdo de mestrado de Armando Vallado, publicado em 2002 pela
editora Pallas.

21 Egbdéaregidode onde vieram os africanos que deram origem ao culto Xang6 do Recife, em Pernambuco.
Segundo Vallado (2002, p. 17), Yemgja é cultuada no Brasil nos “candomblés de “nagdo” queto ou nago,
o Xangd Pernambucano de “nagdo” eba (Egbd, grupo ioruba que deu inicio ao culto a Ilemanja).”

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja |293

Cantiga 01 - Transcri¢ao da Toada:

Omo omi eyin da

Omo omi awa re

Traducgao Literal:

Omo omi eyin da - Filhos da 4gua onde estao vocés?
Omo omi awa re - Filhos da agua, aqui estamos nos.
Traducao Ficcional:

Mensagem da toada, segundo uma filha de santo chamada Maria de
Yemoja: “Ela vem trazendo um remorso no coracao da gente. Como que
a gente se lembra que Nossa Senhora andou atras de Jesus — a mae atras
do filho que vem... que as vezes a gente compara alguma coisa dentro do
santo também. Ele vai atras procurando uma coisa”.

E notavel o fato de que essa filha de santo, mesmo desconhecendo
inteiramente o idioma iorubd, procede a sua tradugdo, a meu ver
intuitiva, fazendo-a coincidir plenamente com o sentido literal do texto,
cujo sujeito pode perfeitamente ser a prépria divindade que busca seus
filhos (Carvalho, 1993, pp. 103-104).

Aparentemente ha um paralelismo entre a traducdo “literal” dessa toada e a
traducdo do préprio nome da divindade. No nome da deusa, a vemos como mae dos filhos
peixes e na toada vemos uma indagacdo de onde estao os filhos da agua, sendo a 4gua a
prépria divindade. Refor¢a-se a natureza maternal atribuida a Yemogja e, dai em diante, a

visdo atribuida a ela mais fortemente no Brasil:

Ao lado de Oxal3, Iemanja é tida como responsavel pela criacdo dos
homens, donde recebe a devocdo de mae-criadora. Nessa concepcao,
Iemanja é a maternidade por exceléncia. Uma mae que protege com sua
forca e acaricia com sua ternura. Essa concepc¢ao de divina maternidade
ndo se da entre os catdlicos, para quem Nossa Senhora ja cumpre esse
papel. Mas para os adeptos do candomblé é ela, lemanj3, a nossa grande
mae (Vallado, 2002, pp. 201-202).

Provavelmente essa visdo da maternidade de Yemogja e a identificacdao do termo
omo (filho) motivaram Maria de Yemoja a construir essa traducao “ficcional” que explora
a emocado de se ter uma mae tdo cuidadosa e amorosa. A tradutora atribui a divindade das
aguas caracteristicas proprias de Nossa Senhora em relacao a Jesus Cristo. A santa catélica
sempre esteve atenta aos passos do filho, seguindo-o para onde quer que ele fosse. Creio
que o sincretismo favorece uma forma de compreensao das divindades africanas no Brasil,
uma compreensao ora complementar, ora divergente da original, o que provavelmente

contribui para ressignificar o culto.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



294

Tom Jones da Silva Carneiro

Carvalho acredita que ha uma coincidéncia intuitiva na tradu¢do proposta por
Maria de Yemoja ao entender que o orisa busca algo, podendo, nesse caso, ser os proprios
filhos. A cantiga mostra a deusa buscando seus filhos: “Omo omi éyin da - Filhos da dgua
onde estdo vocés?” ao que os proprios filhos respondem “Omo omi awa re - Filhos da dgua,
aqui estamos nds.” Outro elemento que pode ter favorecido essa tradugdo é a performance
que acompanha o transe. Ndo é incomum ver os filhos e filhas de Yemoja chorando e, ao
descrever seu transe, comentam que se sentem angustiados, emocionados e choram.
Yemoja chora por seus filhos.

Risério (1996, p. 86) afirma que “traduzir é engenhar” e engenhosidade é o que
ndo falta nas propostas de traducdo “ficcional”. Se observarmos bem, a proposta acima
estabelece uma relagdo muito grande de Yemoja com agua, lagrimas, choro, tristeza,
remorso, um misto de identificacdo de termos ioruba e de sensag¢des pessoais em relacao
a divindade. Uma tradugdo “ficcional” pode ter motivagdes de diversas ordens.

Alguns mitos de Yemoja narram acontecimentos relativos a sua maternidade em
relacdo aos homens e aos orisa. Uma dessas narrativas conta como ela, depois de ser
violada sexualmente, foi perseguida por seu filho Orungd e deu origem a terra e, de seu
ventre descomunal, nasceram as outras divindades. Outra narrativa invoca como Yemoja
deu aluz as estrelas, as nuvens e os proprios orisd, pois sentia-se muito sozinha e precisava
ter com quem comer, conversar, brincar, viver (Prandi, 2001).

A cantiga seguinte remonta a caracteristica de Yemoja, semelhantemente a Qsun,

como a mae que vem ao encontro de seus filhos para defendé-los.
Cantiga 02 - Transcricdo da Toada:
Yemoja dode awdyd
Traducao Literal:
Yemoja dode - Yemoja veio
Awoy6 - Outro nome para Yemoja; usado também como sons musicais.
Traducao Ficcional:

Maria de Yemoja explica de novo: “Yemoja ja viu e esta vendo. Parece que
diz: ja olhou”. Maria associa aqui a palavra ioruba awoy6 com o portugués
coloquial ja 0i6 (Carvalho, 1993, p. 104).

Maria de Yemoja constréi, intuitivamente, uma tradugao “ficcional”, afirmando que
a divindade vem olhar seus filhos. Olhar em portugués coloquial, significa, muitas vezes,
cuidar, proteger. Desse modo, pode-se facilmente interpretar que a mae Yemoja vem para

cuidar, olhar por seus filhos, protegé-los. Mais uma vez, a religiosa constréi uma proposta

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

interpretativa de forma intuitiva, motivada nesse caso, pela audi¢do de termos ioruba
como portugués. Essa estratégia de compreensao é muito comum entre os adeptos do
Xango.

Outra possibilidade de motivacdo relaciona-se a narrativa que descreve como a
grande mae se vinga da primeira humanidade em defesa de seu filho caluniado. Por inveja,
homens e divindades levantaram muitas caltinias ao filho primogénito e predileto da deusa
e, desse modo, conseguiram provocar a desconfianca do pai do rapaz, o rei. Acusavam-no
de planejar a morte do préprio pai. Tendo sido colocada em risco a vida de seu filho, Yemoja
explodiu em furia e decidiu se vingar, pois nada fazia com que os homens mudassem de
ideia. Ela decidiu que os homens s6 habitariam a terra enquanto ela permitisse. Assim, ela
retirou deles todas as dguas doces, extinguindo a primeira humanidade (Prandi, 2001, p.
386). Vé-se claramente, a partir da relacdo entre toada e mito, que Yemoja toma as dores
de seus filhos, sendo a Unica a poder castiga-los. Obviamente ndo posso dizer que as
tradugoes foram todas motivadas por mitos dentre os recolhidos por Prandi (2001), mas
essa relacdo revela uma certa sincronia entre as cantigas, os mitos e aquilo que se diz da

divindade em seus locais de culto e por seus devotos.

O sentido literal da préxima cantiga remonta a leveza de Yemoja, que nado aceita

nada a base da forga:

Cantiga 03 - Transcricdo da Toada:
Iya k'0 gba kéle onisowo Yemoja
Traducao Literal:

A mae nada aceita na base da forca
Traducgao Ficcional:

De novo, Maria de Yemoja: “Ela vai cuidar de seus filhos. Minha mae, vem
ca, vem me ajudar, me socorrer” (Carvalho, 1993, p. 104).

Aqui, Maria de Yemgja continua a referir-se a caracteristica de mae cuidadora,
lyd kékeré, atribuida a divindade. Percebe-se uma sequéncia de sentidos nas traduc¢des
propostas pela devota. Na primeira toada, Yemoja busca por seus filhos, na segunda toada,
a mae olha por seus filhos, na terceira, seus filhos invocam sua protecao: “Minha made, vem
cd, vem me ajudar, me socorrer”. Fica claro, a partir das traducgdes “ficcionais” propostas
por Maria, que a Yemoja sao atribuidas muitas caracteristicas maternais.

O que me parece importar a quem produz traducoes “ficcionais” é encontrar ou

justificar atributos a sua divindade, semelhantemente a construcao poética de oriki,
conforme lembra Risério:

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

295



296

até entio.

Tom Jones da Silva Carneiro

0 que importa é isso: montagem de atributos, colagem de predicados,
justaposicdes de particularidades e emblemas. Mas esses atributos,
considerados essenciais para o desenho ou a configuragdo do objeto, nem
sempre serdo vistos como coisas louvaveis. Além disso, e com licenca da
rima, o louvavel é historicamente variavel (Risério, 1996, p. 93).

Ndo me parece comum que no Brasil, os membros da comunidades de terreiro
construam nas suas leituras e interpretacdes de suas divindades atribuicdes nao
vistas como louvaveis. Provavelmente isso ocorra devido ao sincretismo que relega as
divindades afro-brasileiras, caracteristicas de santos. Por essa razdo, aparecerdo nas
tradugdes muitas caracteristicas atribuidas as divindades, como nos oriki, mas nenhuma
dessas caracteristicas, aparentemente, de carater duvidoso, como seria ver Yemoja como
essa mulher voluptuosa que seduz o préprio filho, por exemplo. Mas muitos atributos

genericamente “positivos” e “delicados” aparecerdo nas tradugoes conforme temos visto

Cantiga 04 - Transcri¢cao da Toada:

Iydb’o 18j6 b'6 18j6

Iy e kiye Yemoja

Iy kere 0l6do Awoyé

Ajo foriso poro ogede

Iya k6 mé m’éri diin ni ojare

Tradugao Literal:

Iya b’o 18j6 b’6 18j6 - Mée, possa a senhora dancar ou nio

Iy e kiye Yemoja - Mie, mie Yemoja

Iye - Expressdo idiomatica para “mae” usada na regido de Ekiti. A
expressdo completa é apenas a repeticdo de “mae”, jA que Yemoja é a
forma abreviada de iye omo eja: a mae dos peixes filhos.

Iya kere 0l6do Awoyo6 - Awoyo, a mae, a dona do rio

Ajo foriso poré ogede - Dancamos até batermos nossas cabegas no tronco
da bananeira.

Iya ké m6 m’éri dan ni - Mie, isso de modo algum faz doer nossas cabecas.
Ojare - Por favor (saudando Yemoja)

A expressao inteira poderia ser também um provérbio. A idéia é de que
eles se absorveram inteiramente no culto e na danca e nada de mau
aconteceu porque Yemoja, sua mae, os protegeu.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

Traducao Ficcional:

José Francisco da Silva ofereceu a seguinte traducao ficcional: “Isso ai é
Yemoja e Orisanla falando. E Yemoja que diz: ia, olejo, olejo. Ele chegou
em casa e ndo encontrou nada e ai falou para ela: i4 é qui é Ilemanja - E
é vocé que ¢ lemanja? 14 queré olod6 a odjo - ele queria o mar, olodo.
Iemanja forissé cord guegué id comancho oridun Iemanjaré - Ai disse que
era quifun bobo, que era a santa que tomava conta das cabegas (oridun).
Af queria saber: lemanj4, oridun ori 1& Aoi6 - Af todos perceberam que
tinham que render homenagem a ela, que ela tomava conta da cabeca”.

Segundo Maria das Dores da Silva, “essa toada é ele (Orisanla) namorando
com ela (Yemoja)” (Carvalho, 1993, p. 105).

Essa toada, em seu sentido literal, mostra o quanto os filhos da divindade ficam
imbuidos no culto e, devido a essa atencao a vontade da deusa, respeitam o que ela deseja.
Ela podera dancar ou nao, ela podera fazer o que quer. Eles dancam em sua homenagem
até se cansarem, até baterem suas cabecas, mas eles confiam tanto na divindade que ela
os protege e nada de mal lhes acontece. Novamente é explorada a imagem de Yemoja como

mae protetora de seus filhos.

Yemoja é conhecida no Brasil como a esposa de Orisanld, um dos fatos que
certamente motivou uma parte da tradugdo “ficcional” proposta por José Francisco
da Silva. Essa traducdo propde a narrativa de uma conversa entre os dois orisa na qual
Orisanld pergunta se ela é Yemoja, pois ele queria o mar que é ela. Orisanld tem um grande
tabu em relagdo ao sal, mas seu grande amor € o mar; ele pode ama-la. Maria das Dores da
Silva concorda ao dizer que essa toada é uma descri¢do do namoro entre os dois, explicado
em um didlogo que se utiliza de sons do ioruba como em portugués “Ia é qui é lemanja - é
vocé que é lemanja?” Além disso, o didlogo proposto revela que os tradutores reconheciam

palavras como 6do, rio, aqui traduzido como mar, logo 6do é reconhecido como agua e
dominio da divindade.

A segunda parte da tradugdo “ficcional” construida por Francisco retoma um dos
principais atributos miticos e rituais de Yemoja dentro do Candomblé. Ela é a dona e
protetora das cabecas. E a Yemoja que se pede o equilibrio do Orf, a cabeca, a consciéncia
das pessoas, que tem funcdo essencial na manuteng¢ao do destino individual. Certamente
tal proposta interpretativa foi motivada pela identificagdo do termo yoruba em m’éri diin,

no ultimo verso da transcri¢do da toada.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

297



298

Tom Jones da Silva Carneiro

Um mito de Yemoja narra como a grande mae recebeu de Olodumaré? a atribuigao
de cuidar das cabecas. Conta-se que um dia a divindade suprema convidou a todos os orisa
para uma reunido no ortin?. Yemoja estava em casa matando um carneiro. Apressada e por
ndo ter nada para levar como presente ao Grande Deus, levou a cabeca do animal como
oferenda. Entretanto, somente ela levou-lhe algum presente, por isso Olédiumareé declarou:
“Awoyé ori dori re”. “Cabeca trazes, cabecas seras”. Desde entdo, lemanja é a senhora de
todas as cabegas.” (Prandi, 2001, p. 388).

Por outro lado, outra possibilidade estd no mito em que Yemoja, irritada por ter
ficado responsavel por cuidar de Orisanld, reclama tanto que o enlouquece. Com pena da
condi¢cdo em que deixou o grande Orisd, ela o cura com agua fresca, obi, pombos e frutas,
elementos presentes no ritual de bori?*, restabelecendo a saide mental de seu esposo e

recebendo o poder de cuidar de todas as cabecas. (Prandi, 2001, pp. 397-399).

Cantiga 05 - Transcricao da Toada:

O Kkare ‘1é la bomi la siré

O kare ‘1é la bomi la siré na

fyd omiré waiyaréle

O Kkare ‘1é la bomi la siré

Tradugao Literal:

0 ka re ‘1é - Siga-me a casa

la bomi la siré - Para brincar na agua

na - expressao de énfase

fy4 omi ré wa - Temos apreco pela mie da agua
iya ré le - Mae, iremos para casa (e brincaremos na agua)
Traducgao Ficcional:

Jaci Felipe da Costa sugeriu o seguinte significado para esse texto: “E
como se noés estivéssemos com o pensamento em Yemoja vindo, saindo
mesmo do mar; chamando-a para receber aquela dadiva (Jaci se refere a
festa de ofertar um presente a divindade) junto com Ogtin, que é o dono
dos ferros. Uma balsa linda, toda de ferro, ladeada por ele, trazendo-a
para receber o presente. E ele precisa das aguas dela para poder navegar,
porque os navios (sdo de ferro)”.

22 Deus, o criador de tudo. E superior a todas as divindades. Governa o universo.
23 Mundo espiritual. Traduzido comumente como céu.
24 Ritual de alimentar a cabega.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

Maria das Dores da Silva acrescenta a seguinte informacao: “Tudo que
quiser oferecer a Yemoja pode dar nessa toada que ela aceita - qualquer
obrigacdo” (Carvalho, 1993, p. 107).

Nessa toada temos novamente a possibilidade de fala tanto de Yemgja quanto dos
seus filhos. A mae convida seus filhos a brincarem na agua e esses, em resposta, reforcam
o0 apreco por ela ao irem a sua casa.

Provavelmente com a festa de Yemogja em mente, Jaci Felipe da Costa propde uma
traducdo em que novamente a divindade é vista vindo do mar em dire¢do a seus filhos.
Aqui sao os filhos que a chamam para receber seu presente. Jaci refere-se a festa conhecida
como A panela de Yemoja? em que ha a entrega de um presente com os alimentos favoritos
damae. Maria das Dores da Silva acrescenta ainda mais sentido a essa proposta de traducao
ao dizer que a divindade aceita todos os presentes ao som dessa toada. Provavelmente a
devota considera o momento de depositar o presente nas d4guas do mar. Como o presente
é levado pela prépria divindade manifestada em algum filho de santo, Maria das Dores
pode ter construido tal proposta ao notar a alegria manifesta no médium naquele ritual.
Se levarmos em consideracdo a informa¢dao documental do texto, ndo ha nada em seu
conteudo original que comprove a constatacao de que essa toada é a mais apropriada para
que Yemoja aceite qualquer oferenda. A interpretacdo aqui foi motivada pela performance
ritual. Se considerarmos a performance como fundamental para a existéncia da poética oral
conforme propde Finnegan (1982), a interpretacdo de Maria das Dores pode claramente
compor uma das camadas de compreensao dessa cantiga. A performance compreende
uma realizacdo em que o texto verbal é apenas um dos elementos. O que numa literatura
pode estar implicito ou explicito no texto, aparece de forma diferente numa tradicao oral:
os gestos, as mimicas, a expressao. “Nesse caso, o contelido verbal representa apenas um
elemento do todo de uma obra performatica que combina palavras, musica e dan¢a”?¢
(Finnegan, 1982, p. 07). A énfase é dada principalmente aos elementos corporais da
performance: a danca, o movimento. As palavras é relegado outro valor que esta para além
do sentido documental. As palavras cantadas estdo relacionadas ao ato performatico. A
oferenda é a acdo mais importante e é esse ato que desvela as camadas de sentido do ato
performatico.

Para Jaci, essa toada também explora a relacdo de Yemoja com Ogiin. Ndo esta
clara no texto nenhuma palavra que tenha motivado essa tradu¢ao, mas provavelmente o
tradutor vé Yemoja em relacdo a sua qualidade Ogunte que para alguns, mantém relagao

estreita com Ogiin. Esta é a qualidade da divindade que d4 o nome do Sitio de Pai Addo e

25 Essa festa também é conhecida como o Presente de Yemoja.
26 Traduc¢do minha.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

299



300

Tom Jones da Silva Carneiro

da Casa de V6.%” Percebo aqui a estratégia de encontrar uma cantiga que, de certa forma
justifique essa relacdo, principalmente por ser essa a qualidade de Yemoja mais cultuada
nas principais casas de culto do Xango.

Alguns mitos mostram Ogiin como esposo de Yemoja que a maltratava levando-a
a trai-lo por insatisfacao. Outro mito, ainda, mostra como Yemgja enganou seu marido
violento para fugir com seu amante, fingindo-se de morta.

Ainda descrevendo seu amor pelo dono da forja, Prandi (2001) apresenta um mito
em que Yemoja resolve fazer uma oferenda a Qsun a fim de atrair a atengdo de Ogiin. Qsun
trouxe Ogiin para a cama de Yemoja, mas nio o fez firmar compromisso, pois a oferenda
nio foi o que Osun recomendou. Outros mitos ja apresentados nessa analise apontam
Yemoja como mie de Ogiin. Essa relagio filial entre os dois parece ser a mais comum
entre os adeptos do Xangd do Recife e dos candomblés em geral. Segundo Jaci, a balsa e o
navio que sio de ferro, dominio de Ogiin, precisam da 4gua para funcionar, para navegar.
A balsa e o navio sdo criagdes tecnolégicas que precisam do mar para funcionar. E Ogiin
que precisa de Yemoja. Por outro lado, é a balsa que leva o presente de Yemoja para as
aguas. O devoto percebe uma interdependéncia entre os dominios das divindades. Mas o
que mais chama a atenc¢do aqui é que os elementos motivadores da traducao “ficcional”
sdo os mais inusitados, entretanto ndo inessenciais para a realizacdo da performance. As
performances do Xango do Recife envolvem mais do que apenas o ato performatico em si,
envolvem toda a preparacdo, a compra dos animais para o sacrificio, a limpeza do terreiro,
a vinda das pessoas para participar até a entrega do presente no lugar devido. A balsa,
aqui, ndo tem papel secundario. Ela faz parte da performance, sem ela, o presente nao

seria entregue de forma adequada.

27 1lé Oba Ogunté e Ilé Yemoja Ogunté, respectivamente.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

Inicio Trad. | Trad.Fic. | Tradr. | Motivagio Estratégia Relagio Mito  (Prandi,
Lit. Fic. Original 2001}
Omo aomi | Filhos | Ela  wvem | Maria 1 - Intuitiva; 1 - | Direta em | 1 - Yemgja €
gyin da da trazendo de 2 - Maternidade | Ressignificagd | relagio i | violentada pelo
dgua um Yemoja | de Yemojo; o maternidade | filho e dd 3 luz aos
onde remaorso 3 - Identificacdo | 2 - Recriacdo | da divindade., | drisa:
estio no coragio do termo Omo BIm 2 - Yemoja da 3
vocés? | dagente. Comparacdo luz as estrelas, as
com o NUVENS € 05 Orisd:
sincretismo
Yemoja Vemoj | Yemojo jd | Maria Associagio Paralelismo e | Direta em | Yemgja vinga seu
dode aveio | viu e estd | de fonética do termo | ressignificacd | relagdo 4 | filho & destréi a
dwayd vendo Yemgja | dwdyd com o | o vinda de | primeira
portugués Yemoja, humanidade,
coloquial jd oid.
Iyd Ko | A miae | Ela vai | Maria 1 - Maternidade | Ressignificacd | Nio ha.
gha kdle | nada cuidar de | de de Yemaja; o
onisdwd | aceita | seusfilhos | Yemgja | 2 - Sequéncia de
Yemaja na sentido
base tradutérie.
da
forpa
Iy  bo | Mie, 1-Isspaié | 1 -José | 1 - Identificacdo | 1 -1 - Direta| 1 - VYemga &
Iéfg b'd | possa | Yemogja e | Francis | dotermo ori: Paralelismo e | relativa  ao | nomeada
1&g a Orisanld co da| 2 - Audicio do | Ressignificagd | dominio protetora das
senhor | falando; a | Silva; verso fyd ¢ kiye | espiritual da | cabecas.
a santa que | 2 - | Yemoja como uma | 2 - Recriagio. | divindade;
dancar | tomava Maria pergunta: Vocé & 2 -MNicha 2 -  Yemgjo
ounde | conta das | das gue & l[emanja? enlougquece
cabecas Dores 3 - Relagio Orisinld e depois
(oridun) daSilva | marital entre os cura sua cabeca.
2 - esha dois drisd
toada é ele
(Origénld)
namorand
o com ela
(Vempja).
0 ki re | Siga- 1-Ecomo | 1 -Jaci [ 1 - Invocar | 1 -|1 - Direta| 1 - Yemgjo ftrai
Te lo | me afse nos | Felipe Yemoja para | Ressignificagd | relativa  ao | seu marido dgin
bémi la | casa estivéssem | da receber seu | o intuitiva; chamado; com Ayé;
Siré para os com o | Costa; presente; 2 - Nio ha | 2 - Yemojo finge-
brinca | pensamen | 2 - ligacdo ao | se de morta para
r nal te em | Maria 2 - Relagdo entre a envolvimento | enganar Ggiin;
dgua Yemoja das balsa (de ferro, de com Ogiin. 3 - Yemgjo
vindo; Dores Ogiin) & o mar oferece ]
Relagio de | daSilva. | [dominio de sacrificio errado a
Yemaja Yemaja) Qsumn.
comn Ogin;
2 - Tudo
gue quiser
oferecer a
Yemoja
pode dar
nessa
toada que
ela aceita.

Tabela 2. Resumo das andlises das tradugdes ficcionais das toadas de Yemoja.
Fonte: Carneiro (2019).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

301



302

Tom Jones da Silva Carneiro

Na tabela, resumem-se os sentidos das cantigas a Yemoja relacionados. Notam-se,
mais claramente, significados atribuidos em relagdo as caracteristicas a elas atribuidas,
sendo as principais as relacionadas a seu dominio sobre as dguas e sua maternidade dos
homens e deuses. As cinco toadas presentes na tabela exploram a grandeza e, ao mesmo
tempo, a delicadeza da divindade. Essas caracteristicas sdo extrapoladas nas propostas
de traducoes “ficcionais” que langam um olhar poético, delicado e suave sobre a Yemoja,
relacionando as cantigas principalmente ao ritual do Presente de Yemogja. Nota-se a
identificacao de termos em ioruba utilizados na construcdo dessas propostas de tradugao
“ficcional”. Sdo termos relativos a natureza da divindade e a seus dominios: iyd (mae), oba
(rainha), omi (4gua), 6do (rio), okun (mar), éri (cabega) e omo (filho). Outra motivacgao foi
a associagdo fonética de sons do ioruba com o portugués coloquial.

As principais estratégias utilizadas na construcdo dessas propostas tradutorias
foram o paralelismo de sentido, quando a proposta de tradugao “ficcional” nao é totalmente
diferente do sentido “literal”, mas, de certa forma o complementa; a ressignificacao, quando
o tradutor “ficcional” acrescenta um novo sentido ao proprio texto com base em termos
iorub3; e a recriacdo, quando é proposta a construcao de uma nova narrativa mitopoética
para a divindade.

4. Consideracoes Finais

Jacques Derrida (2000) defende que a unidade de medida de uma traducao seja a
palavra:

A unidade de medida é a unidade da palavra. A filosofia da traducédo, a
ética da tradugdo - se é que traducdo tem essas coisas - hoje aspira a ser
uma filosofia da palavra, uma linguistica ou ética da palavra. O principio
da traducgdo é a palavra. Nada é menos inocente, pleonastico e natural,
nada é mais historico que essa proposicao, mesmo que pareca tdo ébvia
(p. 20)

Asideiasde Derrida parecem 6bvias se pensarmos a tradu¢ao como atividade estrita
da linguagem escrita. Interessa-me a tradu¢ao num outro sentido, mais amplo, em que o
texto encontra outro sentido, mais performatico - se pudermos formar tal proposi¢do -, a
traducdo “ficcional”, como venho descrevendo.

Enquanto, conforme Derrida, a unidade de medida da tradugdo seria a palavra, me
convenco que a unidade de medida da traducgao “ficcional” seja o gesto, a performance
- ou pelo menos a forca que a engendra. E a performance que suscita os sentidos mais
profundos do texto ritual, pelo menos é por meio da performance que mais claramente os

devotos dos orisa manifestam e justificam a compreensao de sua divindade.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Nas aguas de Qsun e Yemoja

Nota-se no corpo das dez cantigas aqui analisadas que a performance é o vetor
que desencadeia a producdo de sentidos. E na materialidade do culto e na relacdo

entre adeptos e suas divindades que os sentidos sdo produzidos e fortalecidos.

Nos casos em questdo, observa-se que essa relacdao de afeto engendra sentidos
intuitivos que produzem interpretacdes paralelas, ressignificacoes e mesmo recriagdes de

novos conceitos e inauguracao de novos mitos.

Referéncias

Assaan-anu, Hru Yuya T. (2010). Grasping the Root of Divine Power. Anu Nation.

Campos, Haroldo de (2015). “Da Tradugdo Como Criagdo e Como Critica”. In. T. M. N6brega
& M. Tapia (Org.). Haroldo de Campos - Transcriagdo. (pp. 01-18). Sao Paulo: Perspectiva.

Carneiro, Tom Jones da S. (2019). Tradugées “ficcionais”: Poéticas da oralidade do culto
Xangé do Recife. Dissertacdo de Mestrado. PPGPOET, Universidade Federal do Ceara.

Carvalho, José Jorge de (1993). Cantos Sagrados do Xangé do Recife. Brasilia: Fundac¢do
Cultural Palmares.

Derrida, Jacques (1998). O que é uma traducao relevante? Traducdo de Olivia Niemeyer
Santos. Alfa, v. 44, n. especial, p. 13-44, 2000. Disponivel em: https://periodicos.fclar.
unesp.br/alfa/article/view/4277/3866. Acesso em: 16 janeiro 2025.

Finnegan, Ruth (2012). Oral Literature in Africa. Cambridge: Open Book Publishers.

Levy, Jiri (2011). The Art of Translation. Traducao de Patrick Corness. Amsterdam:
Benjamins Translation Library.

Malinowski, Bronislaw (1986). Antropologia. Tradugdo de Elizabeth Doéria Bilac. Sao
Paulo: Atica.

Murphy, Joseph; Sanford, Mei-Mei. (Ed.) (2001). Osun across the waters, a Yoruba goddess
in Africa and the Americas. Indiana: Indiana University Press.

Prandi, Reginaldo (2001). Mitologia dos Orixds. Sao Paulo: Companhia das Letras.
Risério, Antonio (1996). Oriki Orixd. Sao Paulo: Editora Perspectiva.
Vallado, Armando (2002). lemanjd, a grande mde Africana do Brasil. Rio de Janeiro: Pallas.

Verger, Pierre Fatumbi (2002). Orixds deuses iorubds na Africa e no Novo Mundo. Tradugio
de Maria Aparecida da Nobrega. 6. ed. Salvador: Corrupio.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.
Aceito em 15 de julho de 2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

303



304

Tom Jones da Silva Carneiro

Nas aguas de Osun e Yemoja: Traducdes “ficcionais” do Xangd do Recife

Resumo

Este artigo parte do meu trabalho no mestrado em Estudos da Tradu¢aoem que procurei
fortalecer o conceito de traducgdes “ficcionais” de Carvalho (1993), identificando as
estratégias utilizadas para traduzir as cantigas do Xangd do Recife. Considerei o conceito
de mito em Malinowski (1986) para estabelecer dialogos entre traducdo e antropologia
a fim de investigar o papel da tradu¢do na manutenc¢do de tradi¢des culturais de base
oral. Comparei as tradugdes “ficcionais” que reinterpretam o conteudo semantico de
cantigas Qsun e Yemoja em seu ambiente de performance, a fim de identificar o quanto sua
significagdo mudou ou foi recriada. Por fim, o estudo indica que os sentidos produzidos
no Xangd do Recife estdo intimamente ligados a intuicdo, ao reconhecimento de termos
linguisticos do yoruba, a performance, ao afeto e a ressignificacdo. Assim, estudos como
este apontam pistas para a compreensao do modo como o Candomblé vé e interpreta o
mundo.

Palavras-chave: Tradugdes “Ficionais”; Mito; Poética Oral; Osun; Yemoja.

In the waters of Osun and Yemoja: “fictional” translations of Xang6 do
Recife

Abstract

This article is based on the work for my Master’s in Translation Studies in which I sought
to strengthen Carvalho’s (1993) concept of “fictional” translations by identifying the
strategies used to translate the songs of Xangd do Recife. I considered Malinowski’s
(1986) concept of myth to establish dialogues between translations and anthropology to
investigate the role of translation in maintaining oral-based cultural traditions. [ compared
“fictional” translations that reinterpret the semantic content of Osun and Yemoja songs in
their performance settings, in order to identify how their meaning has changed or has
been recreated. Finally, the study indicates that the meanings produced in Xangd do Recife
are closely linked to intuition, the recognition of Yoruba linguistic terms, performance,
affect, and resignification. Thus, studies like this provide clues for understanding how
Candomblé sees and interprets the world.

Keywords: “Fictional” Translations; Myth; Oral Poetry; Osun; Yemoja.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



