
Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja: Traduções “ficcionais” do Xangô 

do Recife 

Tom Jones da Silva Carneiro1

Doutorando em Letras/Universidade Federal do Paraná 

https://orcid.org/0009-0008-0341-7721

tom.carneiro@prof.ce.gov.br

1.	 Introdução

O presente artigo se propõe a analisar as cantigas ou toadas transcritas, traduzidas 
e publicadas por José Jorge de Carvalho, em Cantos Sagrados do Xangô do Recife (1993), 
limitando-se às que, além de uma tradução no sentido mais literal2, apresentam também 
uma “tradução ficcional” que é entendida como uma recriação ou proposta de interpretação 
baseada em diversos elementos sejam linguísticos, míticos, rituais, intuitivos e/ou afetivos.

Atentando-me às especificidades e limites do gênero acadêmico, escolhi apresentar 
análises desenvolvidas em relação às duas òrìṣà das águas mais populares nos cultos 
afrobrasileiros, Ọ̀ṣun e Yemọja.

Para cada uma farei uma breve apresentação de atributos, conforme estudos 
de Verger (2001). Em seguida, apresentarei as cantigas, conforme Carvalho (1993), 
acrescentando-lhes apenas os subtítulos “Transcrição da Cantiga”, “Tradução Literal” e 
“Tradução Ficcional”, de modo a facilitar a identificação de cada categoria. Faço, em seguida, 
uma breve análise da cantiga, considerando o texto poético em si mesmo ou em relação 
a estudos de Verger (2001) e Vallado (2002). Por fim, procedo à análise das traduções 
“ficcionais”. Nos casos em que Carvalho apresenta uma discussão sobre a tradução, utilizo 
suas categorias e acrescento elementos de minha própria análise. Nos casos em que ele 

1	 Mestrado em Estudos da Tradução pela Universidade Federal do Ceará (UFC), com dissertação intitulada 
Traduções “ficcionais”: Poéticas da oralidade do culto Xangô do Recife. 

2	 Carvalho (1993) utiliza o termo tradução literal que se refere ao que Haroldo de Campos (1962) chama 
de informação documental.

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 280-304.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

281

não faz comentários iniciais à tradução “ficcional”, proponho minhas próprias categorias 
de análise baseadas no ritual e na performance3, além de comparar a cantiga e sua tradução 
“ficcional” com mitos dos òrìṣà, conforme recolhidos por Prandi (2001).

Para esse feito, considero mito como algo vivido, uma realidade viva. Não são 
meramente textos narrados sem um contexto de fé pois  

(...) o mito preenche uma função indispensável: expressa, valoriza e 
codifica a crença; salvaguarda e reforça a moralidade; garante a eficiência 
do ritual e contém regras práticas para guiar o homem. Assim, o mito é um 
ingrediente vital da civilização humana; não é um conto despretensioso, 
mas uma força ativa muito elaborada; não é uma explicação intelectual ou 
uma fantasia artística, mas um esquema pragmático da sabedoria moral e 
da fé primitivas (Malinowski, 1986, p. 160).

O esforço aqui empreendido tem como finalidade compreender como essa relação 
entre cantiga e mito fortalece, no culto, a materialização de uma porção de realidade antiga 
que influencia o mundo e os destinos humanos, considerando que, no Candomblé, o mito é 
responsável por toda a organização material e ritual da comunidade.

2.	 Ọ̀ṣun

Ọ̀ṣun pode, em muitos de seus aspectos, representar a busca por direitos iguais 
para mulheres em relação aos homens. De acordo com Verger (2002), Ọ̀ṣun é capaz de 
usar seus atributos femininos para conseguir o que deseja. Ela é a divindade cultuada no 
rio de mesmo nome que corre em Ijexá e Ijebu4. É Ọ̀ṣun que controla a fecundidade, é a ela 
que as mulheres dirigem preces quando querem engravidar. 

Uma narrativa conta que sem Ọ̀ṣun e seu poder sobre a fecundidade, fundamental à 
manutenção da vida no mundo, os mundos físico e espiritual sofreriam grandiosos danos 
e poderiam perecer. A ela é conferido o título de Ìyálóòde, a dona da coroa, a Senhora da 
sociedade, epíteto concedido à mulher que possui maior importância na cidade. É Ọ̀ṣun 
a dona de todos os rios e águas doces, sendo ela também responsável pela manutenção 
da vida. Suas águas propiciam a vida dos vegetais e animais. Atualmente, o festival mais 
importante dedicado a essa divindade ocorre na cidade de Oṣogbo, onde anualmente 
devotos de todo o mundo se reúnem para rememorar o pacto que o fundador da cidade 
fez com a mãe de todos os rios5. 

3	 Performance é aqui compreendida, tão somente, como a enunciação de um texto oral com todos os 
elementos envolvidos nessa prática.

4	 Regiões de domínio da divindade na Nigéria.
5	 Sobre esse pacto apresentarei o mito que o descreve mais adiante.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

282

Embora o Festival de Oṣogbo seja o mais conhecido centro de devoção 
a Ọ̀ṣun, existem festivais a Ọ̀ṣun muito significativos em outras cidades 
da Nigéria e em outras partes do mundo. Alguns centros de devoção a 
Ọ̀ṣun são cidades iorubanas antigas que recebem nomes de qualidades 
ou aspectos da divindade conforme as estrofes de Ẹẹ́rìndínlógún e Ifà: 
Ipọ̀nda, Ewuji, Ijumu e Oro6  (Murphy & Sanford, 2001, p. 04).

Ọ̀ṣun é divindade largamente conhecida em terras iorubás e na diáspora, dada 
sua importância dentro do culto a òrìṣà. Ọ̀ṣun é cultuada sob seu nome mais comum 
ou sob um dos nomes utilizados como epítetos descritos nos versos da tradição oral de 
Ẹẹ́rìndínlógún7e Ifà8.

2.1 - Traduções ficcionais de toadas a Ọ̀ṣun

Embora as traduções apresentadas por Carvalho sejam frutíferas em muitos 
aspectos, especialmente na possibilidade de oferecer uma compreensão dos versos das 
toadas aos òrìṣà, elas apresentam fragilidades como qualquer tradução. Vejamos o caso 
da tradução da cantiga abaixo:

Cantiga 01 – Transcrição da Cantiga:9

Ìyá omi nlọ mọmọ

Aládé o olú omi o

Ọ̀ṣun ọ̀sọ̀rọ̀ k’á má mà ṣè o

Èwùjì f’ìbà ogún y’aba omi

Eyin ọ̀gbẹ̀rì e dòri kodò

Tradução Literal:

Ìyá omi nlọ – A mãe da água foi embora 

Aládé o olú omi o – Aládé, a deusa da água

Aládé – Epíteto, a dona da coroa

Ọ̀ṣun ọ̀sọ̀rọ̀ – O leve fluir de Ọ̀ṣun

6	 Tradução minha. 
7	 Termo iorubá que significa dezesseis. Nome dado à prática divinatória que usa 16 búzios, largamente 

utilizada nos Candomblés.
8	 Nome genérico dado ao culto a Òrúnmílà, bem como ao sistema divinatório do povo iorubá. Aqui refere-

se ao complexo mitopoético recitado durante a prática divinatória, mas que também encerra a base da 
filosofia yorubá. Os conselhos do oráculo são baseados nos versos desses poemas míticos.

9	 As cantigas estão citadas conforme aparecem na publicação de Carvalho (1993), logo os termos em 
Yorubá não estão em itálico, como aparece em todo o restante do texto. Além disso, para a citação, 
optei por numerar as cantigas, além de incluir as categorias: Transcrição da cantiga, Tradução literal e 
Tradução Ficcional.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

283

k’á má mà ṣè o – Não a ofendamos

Èwùjì – outro epíteto

f’ìbà ogún y’aba omi – Inclinem-se vinte vezes para a mãe da água

Eyin ọ̀gbẹ̀rì e dòri kodò – Vocês, ignorantes (infiéis) escondam suas faces.

Tradução Ficcional:

Recolhi uma tradução ficcional das duas últimas linhas do texto (f’ìbà 
ogún y’aba omi eyin ọ̀gbẹ̀rì e dòri kodò): “Todo mundo precisa de Ògún 
para cortar; então, Ọ̀ṣun também precisa dele”. Essa tradução mítica 
talvez haja sido inspirada no som das palavras ogún (que aqui significa 
vinte) e ọ̀gbẹ̀rì, que foram ouvidas como as palavras ògún (o òrìṣà) e ọbẹ 
(faca). A partir dessas duas palavras foi possível criar a tradução.

Conheço ainda uma outra tradução ficcional desse texto que afirma o 
oposto:

“A frase Eyin ọ̀gbẹ̀rì e dòri kodò menciona ọbẹ (faca). Ela (Ọ̀ṣun) tem 
seu próprio ọbẹ, não precisa de ninguém. Se ninguém quiser matar, ela 
mesma o fará. Quer dizer que Ọ̀ṣun tem o ọbẹ, tem a faca dentro dela, ela 
não precisa de Ògún para matar” (Carvalho, 1993, pp. 91-92).

Alguns termos e expressões apresentados na tradução de Carvalho aparecem de 
forma obscura na publicação. É o caso dos epítetos Aládé e Èwùjì, o primeiro, traduzido 
como “a dona da coroa” e o segundo sem tradução, apenas informando ser um epíteto. 
Tal informação se apresenta de forma insuficiente para compreender as características 
da divindade. Entretanto, traduzir oriki não é tarefa simples. Transcrições de Oriki Ọ̀ṣun 
contidos nos versos de Ifá apresentam também o mesmo termo Aládé como sendo um dos 
nomes da divindade. Em Murphy e Sanford (2001) o termo aparece descrito como um dos 
caminhos e aspectos da divindade das águas, mas não apresenta maiores informações. 
Entretanto, na tradução de um oriki presente em Assaan-Anu (2010), o termo aparece na 
frase Alode k’oju ewuji o san rere10, traduzida como We are entitled to wear the crown that 
awakens all pleasure que, em português, seria temos o direito de usar a coroa que desperta 
todo o prazer. Dessa comparação pode-se depreender que o significado do termo seja ter 
direito à coroa. Esse sentido pode facilmente ser atribuído a Ọ̀ṣun como a senhora que 
tem todo o direito de usar a coroa. Além disso, Èwùjì refere-se à capacidade de Ọ̀ṣun de 
despertar alegria, contentamento, prazer.

Como descrito pelo próprio Carvalho, as traduções “ficcionais” dessa cantiga 
foram provavelmente motivadas pela identificação de dois termos distintos, entretanto, 
identificados dessa forma pelo fato de não ter se mantido em Recife a diferença tonal 

10	 Na publicação original as palavras do verso não apresentam marcas de acentuação.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

284

própria da língua yorubá, desse modo, ogún (vinte) foi entendido como ògún (o òrìṣà) 
e ọ̀gbẹ̀rì (infiel) como ọbẹ (faca). Mesmo confundindo-se a fonética das palavras e seu 
sentido, nota-se compreensão de termos iorubá que aponta para um conhecimento, ainda 
que limitado, da língua de partida. 

A construção da tradução “ficcional11” dessa cantiga para Ọ̀ṣun retoma a importância 
ritual da faca, instrumento de metal atribuído ao òrìṣà Ògún. Nesse sentido, reforça-se que 
todas as divindades necessitam do dono do ferro para realizar o sacrifício, logo, apesar de 
autossuficiente, Ọ̀ṣun também precisa dele.

Uma outra tradução totalmente oposta é possível, pelas mesmas motivações, 
diz que Ọ̀ṣun não precisa de ninguém para realizar o sacrifício pois ela tem sua própria 
faca. Essa interpretação justifica uma possibilidade ritual em que se sacrifica para Ọ̀ṣun 
entoando-se essa cantiga, ao invés da tradicional toada em que se evoca a qualidade de 
dono da faca, atribuída a Ògún. 

Ògún ṣoṣo – Ògún cortante

Ẹ́jẹ̀ balè k’ára rọ̀ – o sangue é derramado. Que tenhamos corpos sadios 
(Carvalho, 1993, p. 154).

Provavelmente a interpretação de que Ọ̀ṣun pode matar sem Ògún justifica-se pela 
natureza malemolente e, às vezes, dissimulada de quem sabe exatamente o que fazer 
para conseguir seus objetivos. Num exemplo dessa característica, Ọ̀ṣun castiga os òrìṣà 
masculinos por não poder participar das reuniões promovidas por eles. Outra narrativa 
conta como Ọ̀ṣun enganou Ògún fazendo-o retornar a forja para a cidade que antes ele havia 
abandonado, utilizando, para isso, sua beleza, seu perfume e sedução. Desse modo, Ọ̀ṣun 
também prova domínio sobre o ferreiro divino. Teria ela também domínio sobre o ferro? 
Provavelmente essa ideia tenha motivado a construção mítica de que Ọ̀ṣun não precise de 
Ògún para matar. Com base nessa narrativa, questiono-me se Ògún teria independência 
diante dos dotes sedutores de Ọ̀ṣun. Ela realmente consegue realizar suas vontades, 
ou seja, nela há tudo que necessita para conseguir de homens e òrìṣà seus desejos. Ela 
realmente não precisa de ninguém. Essa compreensão sobre a natureza de Ọ̀ṣun parece 
óbvia entre os adeptos do Xangô do Recife tanto que para conseguir seus favores, eles se 
utilizam de muitos mimos para presentear à deusa. 

A estratégia mais clara sobre a motivação dessa tradução “ficcional”, como já 
mencionei, reside na identificação de termos em yorubá. Esses termos foram utilizados 

11	 A tradução “ficcional” em que a identificação de um termo ou outro motivar a criação de uma história 
pode ser chamada pidgin translation.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

285

como ‘chave de orquestração do texto e vetor do trabalho dos tradutores’12 “ficcionais”. O 
trabalho de tradução “ficcional” parece se aproximar, nesse caso, do conceito de tradução 
icônica e de prática experimental de transcriação intersemiótica. Ou seja, a imagem que os 
adeptos têm das palavras ogún e ọbẹ motivam uma narrativa inteiramente nova.

Outras palavras contidas na cantiga são conhecidas dos adeptos do culto, tais como 

Ìyá (mãe), omi (água) e Aládé (epíteto que se refere à realeza da divindade). Entretanto 
em nenhum momento a identificação dessas palavras foi utilizada para compor a 
interpretação e posterior tradução “ficcional” da toada. Parece-me que nesse caso havia 
uma necessidade de justificar a autossuficiência da deusa e sua independência dentro 
do culto. Vemos, portanto uma ressignificação da cantiga e a criação de um mito que 
amplia o espectro de domínios de Ọ̀ṣun. Essas duas estratégias utilizadas pelos tradutores 
“ficcionais” me remetem ao que Jirí Levý (2011) fala sobre o processo de tradução 
criativa. Para o estudioso, “tradutores criativos são capazes de imaginar as realidades que 
estão expressando, alcançando para além do texto (...)”13. Para Levý, “a reconstrução da 
realidade demanda imaginação e uma interpretação considerável do texto” (Levý, 2011, p. 
34). Obviamente, Levý não tinha em mente o fenômeno da tradução “ficcional”, entretanto, 
utilizo os atributos do tradutor descritos pelo estudioso para me referir aos tradutores 
“ficcionais”. São criativos, imaginativos e, só assim, conseguem enxergar para além dos 
textos e alcançar outras realidades. 

Cantiga 02 – Transcrição da Toada: 

Ò ṣe ‘ni ṣinginṣingin

Ọ̀ṣun ma re o af’idẹ

Tradução Literal:

ṣinginṣingin– Epíteto: Honorável Ọ̀ṣun, linda, decorada de contas

Ọ̀ṣun ma re o af’idẹ – Eis Ọ̀ṣun, a dona do bronze.

Tradução Ficcional:

Sara Rodrigues, uma filha de santo de Ọ̀ṣun, invocou um fragmento de um 
mito de sua deusa protetora para explicar o significado dessa toada:

“Iyansan, com raiva de Òrìṣànlá, jogou uma jarra dele dentro do mar e 
Ọ̀ṣun foi tirar; ela foi tirar o sal da vasilha de Òrìṣànlá ”.

S. Adeyemo alerta para o fato de que idẹ, além de significar literalmente 
bronze, possui também um significado metafórico, indicando o grande 
poder de Ọ̀ṣun (Carvalho, 1993, p. 94).

12	 Palavras de Haroldo de Campos (1984, In. Tápia & Nóbrega, 2015, p. 41).
13	 Tradução minha.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

286

A cantiga acima novamente apresenta a beleza estonteante de Ọ̀ṣun revelada em 
seu gosto por enfeites de contas e bronze. Contudo, a tradução “ficcional” não revela 
conhecimento de nenhum dos termos da toada, desse modo não apresenta seus gostos 
pelo metal mencionado, nem pelas contas utilizadas em seus adornos. Logicamente, essa 
constatação também não revela desconhecimento dessas características da divindade, 
apenas negligencia a menção desse fato sobre ela. 

Não há clara relação entre a toada original e sua tradução “ficcional”, mas sua 
motivação certamente está relacionada a um mito específico em que Ọ̀ṣun socorre Òrìṣànlá 
de Ọya. Segundo esse mito, Ọya apenas por ser má com o Grande òrìṣà, um dia jogou seu 
cajado no mar e foi embora. O velho não poderia fazer nada pois tem uma terrível proibição 
de fazer contato com o sal. Ọ̀ṣun, ao contrário de Ọya, é muito amorosa com Òrìṣànlá, entra 
no mar, pega seu cajado, lava-o nas águas do rio e o devolve ao senhor da brancura. É 
evidente que a tradução se utiliza do conhecimento da relação entre Òrìṣànlá e Ọ̀ṣun para 
mencionar tal mito. Por outro lado, o fato de o termo idẹ remontar ao grande poder de 
Ọ̀ṣun pode ter motivado, em parte, a construção dessa tradução “ficcional”.

Na continuação, Sara Rodrigues acrescenta mais detalhes sobre o mito acima 
descrito:

Cantiga 03 – Transcrição da Toada: 

Ìyá mi tó l’adé

Mi tó l’adé imọlè

Ìyá mi tó l’adé

Ìyá Alágàn Obìnrin

Ìyá mi tó l’adé

Tradução Literal:

Ìyá mi tó l’adé imọlè – Minha mãe, a dona da coroa dos espíritos 

Ìyá Alágàn Obìnrin – Epíteto: A mãe das mulheres estéreis

Tradução Ficcional:

Sara Rodrigues assim prossegue: “Ìyá mi tó l’adé – ela (Iyansan) jogou a 
jarra assim (faz com as mãos o gesto de jogar); e depois gritaram: “ora 
yeye o”! E aí ela (Ọ̀ṣun) apanhou-a” (Carvalho, 1993, p. 95).

Em sua narrativa mítica, a tradutora acrescenta gestos performáticos, acessórios 
que fazem menção à forma como Iyansan jogou o objeto que pertencia ao velho òrìṣà. Ela 
constrói um bloco contínuo de narrativas que justificam essa relação negativa entre as 

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

287

divindades do ar (Òrìṣànlá) e da tempestade (Iyansan). É uma imagem interessante se 
pensarmos nessas divindades como manifestação da própria natureza. Òrìṣànlá é o ar, 
essencial para a continuidade e manutenção da vida, e Iyansan é o vento, a tempestade. É, 
ao mesmo tempo, uma relação de completude e de oposição. Como se o vento tempestuoso 
fosse a ira desse ar leve e delicado. Seria essa uma descrição da relação entre essas duas 
divindades? 

Depois de Ọya ter jogado o objeto de Òrìṣànlá, os devotos gritam, a saudação a Ọ̀ṣun: 
“Ore Yèyé o”! que, segundo Verger (2002) significa “Chamemos a benevolência da Mãe”! 
(p. 176). Esse elemento acessório à narrativa dessa tradução “ficcional” coincide com a 
narrativa de um mito recolhido por Prandi (2001), em que ao devolver o cajado do grande 
òrìṣà, Ọ̀ṣun ensina-lhe uma cantiga que o mesmo deveria cantar sempre que necessitasse 
de sua ajuda. Acredito que “Ore Yèyé o” funcione, portanto, para Sara Rodrigues, como a 
manifestação dessa canção invocatória, não somente para Òrìṣànlá, mas para todos os que 
confiam em Ọ̀ṣun. 

Os adeptos do Xangô tem predileção por Ọ̀ṣun e, segundo Carvalho (1993), ela é a 
divindade favorita dos xangozeiros14. Òrìṣànlá adora Ọ̀ṣun porque ‘ela é bondosa com ele’ 
(Prandi, 2002, p. 333). Essas constatações coincidem com o que se ouve nos candomblés 
em geral, que Ọ̀ṣun é a filha predileta de Òrìṣànlá. Isso talvez se dê também pelo fato de ela 
sempre fazer as vontades dele. 

As propostas tradutórias, tanto dessas duas últimas toadas, quanto da primeira, 
revelam o quanto o texto original, conforme proporia Campos (1984), é “rasurado” no 
novo texto que o usurpa e que assim, por desconstrução e reconstrução da história, traduz 
a tradição, reinventando-a.  O make it new de Iser, conforme apresenta Campos (1984) é 
levado a seu extremo. O texto não é somente transcriado, mas recriado.

Cantiga 04 – Transcrição da Toada:

Ìyá o ‘le mí

Ọ̀ṣun Èwújì ìyá o ‘le mí

Bi ìyá ti kọ ‘yọ t’alabo adìẹ

Ọlẹgẹ ọlẹgẹ ọlẹgẹ ọyẹ

Ìyá o ‘le mí sinsin

Ọ̀ṣun Ipòṇda ìyá o ‘le mí

Bi ìyá ti kọ ‘yọ t’alabo adiẹ

14	 Termo genérico e popular utilizado no Recife para referir-se aos praticantes do Candomblé.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

288

Tradução Literal:

Minha mãe, Ọ̀ṣun Èwújì; minha mãe, Ọ̀ṣun Ipòṇda

Tradução Ficcional:

Recebi a seguinte tradução ficcional desse texto:

“A toada conta que o ladrão veio um dia e roubou a galinha de Ọ̀ṣun. 
Roubou a adìẹ, que é de Ọ̀ṣun. Aí ela está confirmando que foi: Ọlẹgẹ ọlẹgẹ 
ọlẹgẹ ọyẹ. E quando diz: o ‘le mí, quer dizer que ele roubou o que é dela.” 

Tipicamente, a tradução foi criada a partir da identificação de duas 
palavras do texto: abo adìẹ e olè (ladrão) (Carvalho, 1993, p. 95).

A tradução da cantiga acima remonta novamente à natureza maternal da divindade. 
Em suma, cantar essa cantiga seria dizer que Ọ̀ṣun é mãe. Provavelmente aqui aparece 
um caso de tradução interpretativa15. De fato, essa é a única possibilidade de tradução 
apresentada por Carvalho, embora no texto haja outras frases e expressões não traduzidas 
como Bi ìyá ti ko ‘yo t’alabo adìe. Pela identificação da maioria das palavras dessa frase16 
e sua relação com a tradução apresentada por Carvalho, me arrisco a propor a seguinte 
tradução: Ọ̀ṣun é minha mãe que, como a galinha, cobre seus filhos e os protege. Percebe-se, 
desse modo, a relação de intimidade estabelecida entre o adepto e a divindade, nesse caso 
ao percebê-la e declará-la como mãe protetora. 

A tradução “ficcional”, entretanto, foi motivada por outros elementos. Nesse caso, 
a identificação de palavras do texto em yorubá. A primeira, adìẹ que significa galinha e 
a outra, olè que significa ladrão. No caso da primeira palavra, vemos o aparecimento de 
um animal importante no culto, presente em toda complexidade de rituais e de mitos. 
O outro termo resulta de uma audição equivocada pois percebida a partir de ọlẹgẹ que 
provavelmente remete a sons musicais, simplesmente. Percebo também a identificação 
de outro termo iorubá mi (meu) que motivou a frase interpretativa atribuída a Ọ̀ṣun: O 
ladrão roubou o que é meu. Por outro lado, acredito que a interpretação foi possível pois 
diz-se no Xangô do Recife como as divindades são apegadas a seus pertences. Desse modo, 
Ọ̀ṣun, provavelmente chorosa, confirmaria que o ladrão roubou sua galinha, deixando-a 
entristecida. Atrevo-me a dizer que se a oferenda preparada para uma divindade não for 
respeitada, provavelmente ela não atrairá seus auspícios aos devotos. Esse mesmo efeito 
negativo pode ser atraído caso se roube o que estava destinado à divindade antes mesmo 
de ser depositado em seu igbá17. 

15	 Nos casos em que os tradutores apenas conseguiram compreender a ideia geral da cantiga.
16	 Bi (como), ìyá (mãe), t’alabo (cobrir com o ala), adìe (galinha).
17	 Termo iorubá que significa cabaça, mas genericamente usado para se referir aos assentamentos 

sagrados dos òrìṣà.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

289

A tradução “ficcional” parece funcionar como uma advertência à comunidade dos 
adeptos do culto a que não atraiam para si a fúria de Ọ̀ṣun. Conforme Prandi (2001) e 
Verger (2011), Ọ̀ṣun, não satisfeita com uma oferenda, não sossega enquanto não tiver 
aquilo que lhe foi prometido, do modo como foi prometido. Veja-se o mito em que o rei 
promete muitas oferendas, nkan rẹ̀rẹ̀, a Ọ̀ṣun, a fim de que ele e seu séquito pudessem 
atravessar o rio. Ọ̀ṣun, contudo, compreendeu que o rei falava de sua filha Nkan. O rei, 
como prometera, lançou muitos presentes e comidas, que eram os prediletos de Ọ̀ṣun, no 
rio, mas ela não aceitou pois não havia sido isso que havia sido acordado (ou, pelo menos, 
compreendido por ela). No retorno do rei e dos seus, o rio estava novamente turbulento, 
impedindo quaisquer empreendimentos para os quais se fizesse necessário o uso do rio. 
As águas somente se acalmaram quando o rei lançou sua própria filha, grávida, ao rio 
como oferenda. A criança nasceu nas águas, mas foi devolvida pois era apenas a mulher 
que havia sido oferecida como barganha.

Esse mito mostra o quanto as divindades são persistentes em seus desejos e me faz 
lembrar o que meu antigo pai de santo sempre dizia em relação a uma promessa aos òrìṣà: 
nunca prometa em voz alta, caso não seja de fato intenção cumprir ou entregar, ou mesmo 
não ser possível fazê-lo tão prontamente. Ele, ainda, aconselhava que soubéssemos fazer 
a promessa pois a divindade vai esperar a partir daquele momento a entrega do presente 
como foi prometido e o mais rápido possível. 

Cantiga 05 – Transcrição da Toada:

Ó mi ró òṛàn òṛàn òṛàn

Àyèyè ibà rẹ Ọ̀ṣun Ipọ̀nda Ọ̀ṣun Aboto.

Tradução Literal:

Ó mi ró – Tilinta, ressoa

òṛàn – Advérbio: como retine

Àyèyè ibà rẹ – Mãe, o seu culto

Ipọ̀nda, Aboto – Nomes de Ọ̀ṣun18

Tradução Ficcional: 

Um filho de santo explicou-me que esse tilintar se deve aos grossos 
braceletes e colares de ouro que Ọ̀ṣun usa: quando ela dança, com seus 
meneios suaves, eles produzem esse som “òṛàn òṛàn òṛàn”.

18	 Novamente aparecem termos não traduzidos, apresentados apenas como nomes da divindade, 
invocados como seus aspectos. Ipọ̀nda é tida como um aspecto guerreiro da divindade e, provavelmente, 
por sua aproximação com o caçador Odé, seu marido, é muito astuta e desconfiada. Aboto é tida como 
uma Ọ̀ṣun jovem e vaidosa.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

290

Outro filho de santo me revelou um significado algo parecido: “Essa toada 
fala do ouro dela; ela tem um bocado de ouro” (Carvalho, 1993; 98).

Esta última toada para Ọ̀ṣun apresenta praticamente uma materialização 
onomatopaica, provavelmente, referente aos sons que os braceletes de Ọ̀ṣun fazem 
enquanto ela dança. Ọ̀ṣun é amante do cobre, metal muito importante na terra yorubá à 
época do contrabando de pessoas como escravas. Essa tradução coincide com a explicação 
oferecida por um filho de Ọ̀ṣun ao afirmar que os sons representados pela repetição da 
palavra òṛàn, referem-se exatamente ao tilintar de seus braceletes, os idẹ (que, ao mesmo 
tempo, significa bracelete ou cobre). Outro fato que certamente motivou facilmente essa 
interpretação, é o modo como Ọ̀ṣun dança balançando seus braceletes, movimento que é 
intensificado ao entoar-se essa toada. 

No Brasil, diferentemente de sua terra originária, Ọ̀ṣun é conhecida por ser dona do 
ouro, sendo aqui esse metal seu favorito. Essa adaptação ritual no Novo Mundo contribuiu 
para que um filho de Ọ̀ṣun aproximasse a audição das palavras òràn e “ouro”, acrescentando 
que a toada fala do ouro da divindade e reforça que ela tem muito ouro. Nesse caso, há, ao 
mesmo tempo, uma tradução, pois a proposta tradutória coincide consideravelmente com 
o sentido literal, e uma adaptação, devido ao acréscimo de informação acessória. 

Segundo algumas narrativas apresentadas por Prandi (2001, p. 327) Ọ̀ṣun ia 
muitas vezes ao rio se banhar e lavar jóias, ferramentas e armas. Nas águas, ela polia seus 
braceletes e sua adaga. Caminhando às margens da lagoa, ela alisava seus pés nas pedras 
brutas, tornando-os sempre macios e formosos. Tanto Ọ̀ṣun foi à lagoa que as pedras se 
gastaram com seu caminhar e viraram seixos (òkúta19), modelados e alisados sob os pés 
da deusa. Esse mito ao mesmo tempo explora a natureza vaidosa e coquete da divindade, 
mas sobretudo reforça a importância que ela dá a seus braceletes. 

Abaixo, na tabela, apresento um resumo das cantigas ao òrìṣà Ọ̀ṣun. Sua leitura 
permite fazer as generalizações necessárias sobre a natureza e as características da 
divindade presentes nas toadas analisadas:

19	 Os seixos rolados ou pedras de rio são utilizados nos assentamentos sagrados de muitos òrìṣà.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

291

Tabela 1. resumo das análises das traduções ficcionais das toadas de Ọ̀ṣun.
Fonte: Carneiro (2019).

Uma análise desta tabela nos permite confirmar a natureza coquete de `Ọṣun, além 
de seu domínio natural, a água, essencial à manutenção da vida. É possível construir um 
desenho claro sobre essa divindade tanto em seus aspectos e atributos físicos quanto 
comportamentais. Vemos como ela dança, o que ela gosta de usar como adorno e também 
o que ela gosta de comer. Conhecemos, ainda, sua relação com outras divindades. Essa 
compreensão se alarga ainda mais se levarmos em consideração tanto traduções 
semânticas quanto traduções “ficcionais.”

As traduções “ficcionais”, no caso de `Ọṣun, foram, em sua maioria, motivadas 
pela audição de termos em iorubá e pela relação de significado desses termos ao ritual 
e à ação performática. Outras interpretações parecem ter uma motivação livre do texto 
original. O fato é que todas as motivações permitiram aos adeptos, consultados por José 
Jorge de Carvalho, elaborar narrativas poéticas, ora paralelas, quando apresentam sentido 
complementar ao do sentido original, ora ressignificações que favorecem a construção de 
novos mitos acerca da divindade.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

292

As principais estratégias tradutórias utilizadas na criação dessas traduções 
“ficcionais” foram: a recriação mítica, quando a tradução funciona como uma forma de 
criar novos mitos em relação à divindade; a ressignificação, quando a tradução funciona 
como uma forma de reforçar informações míticas preexistentes, ignorando as palavras 
presentes no texto. Essas estratégias estão presentes em 4 das 5 toadas analisadas.

Percebe-se que há no Xangô do Recife um conhecimento vasto do complexo mítico 
envolvendo `Ọṣun. Algo que justifica o olhar que se tem sobre ela e seu culto específico e 
como a pessoa se dirige a ela como mãe protetora e modelo de amor.

3.	 Yemọja

Reconhecida como a Grande Mãe Africana do Brasil20 (Vallado, 2002), essa divindade 
goza de um lugar especial entre os adeptos e simpatizantes das religiões afro-brasileiras, 
sendo cultuada de diversas formas em diversas regiões do Brasil e em diversas datas do 
ano. O nome Yemọja deriva de yèyè ọmọ ẹjá, (“mãe cujos filhos são peixes”). Ela é o òrìṣà 
dos Ẹgbá21, “uma nação iorubá estabelecida outrora na região entre Ifé e Ibadan, onde 
ainda existe o rio Yemọja” (Verger, 2002, p. 190). As guerras recorrentes entre as diversas 
nações yorubá fizeram com que os Ẹgbá migrassem para outro lugar e levassem consigo 
sua divindade principal que teve seu culto continuado no rio Ògùn. Atualmente, essa 
divindade, tem seu principal templo situado em Abeokutá. 

Yemọja é filha de Olóòkun, divindade do mar. No Brasil, Yemọja recebe o domínio 
das águas do mar, cultuada como protetora dos navegantes e vista como a divindade mãe 
de todos os òrìṣà e da humanidade, não sendo reconhecida como divindade de um rio, 
como em sua terra de origem. No Brasil, mesmo quem não é adepto de uma religião afro-
brasileira, conhece ou já ouviu falar de Yemọja e muitos a veem como a mãe que cuida de 
seus filhos. Essa percepção de Yemọja provavelmente justifica o fato de muitas pessoas 
oferecerem flores e lhe fazerem pedidos no início de um novo ano. Como mãe cuidadosa e 
protetora, ela certamente concederá os pedidos de seus filhos.

3.1 - Traduções ficcionais de toadas a Yemọja

O conjunto das traduções “ficcionais” das cantigas a Yemọja parece apresentar um 
convite ao culto à divindade. Vejamos:

20	 Título de livro resultante da dissertação de mestrado de Armando Vallado, publicado em 2002 pela 
editora Pallas.

21	 Ẹgbá é a região de onde vieram os africanos que deram origem ao culto Xangô do Recife, em Pernambuco. 
Segundo Vallado (2002, p. 17), Yemọja é cultuada no Brasil nos “candomblés de “nação” queto ou nagô, 
o Xangô Pernambucano de “nação” ebá (Ẹgbá, grupo iorubá que deu início ao culto a Iemanjá).”

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

293

Cantiga 01 – Transcrição da Toada:

Ọmọ omi èỵin dà

Ọmọ omi àwa rè

Tradução Literal:

Ọmọ omi èỵin dà – Filhos da água onde estão vocês?

Ọmọ omi àwa rè – Filhos da água, aqui estamos nós.

Tradução Ficcional: 

Mensagem da toada, segundo uma filha de santo chamada Maria de 
Yemọja: “Ela vem trazendo um remorso no coração da gente. Como que 
a gente se lembra que Nossa Senhora andou atrás de Jesus – a mãe atrás 
do filho que vem... que às vezes a gente compara alguma coisa dentro do 
santo também. Ele vai atrás procurando uma coisa”.

É notável o fato de que essa filha de santo, mesmo desconhecendo 
inteiramente o idioma iorubá, procede à sua tradução, a meu ver 
intuitiva, fazendo-a coincidir plenamente com o sentido literal do texto, 
cujo sujeito pode perfeitamente ser a própria divindade que busca seus 
filhos (Carvalho, 1993, pp. 103-104).

Aparentemente há um paralelismo entre a tradução “literal” dessa toada e a 
tradução do próprio nome da divindade. No nome da deusa, a vemos como mãe dos filhos 
peixes e na toada vemos uma indagação de onde estão os filhos da água, sendo a água a 
própria divindade. Reforça-se a natureza maternal atribuída a Yemọja e, daí em diante, a 
visão atribuída a ela mais fortemente no Brasil:

Ao lado de Oxalá, Iemanjá é tida como responsável pela criação dos 
homens, donde recebe a devoção de mãe-criadora. Nessa concepção, 
Iemanjá é a maternidade por excelência. Uma mãe que protege com sua 
força e acaricia com sua ternura. Essa concepção de divina maternidade 
não se dá entre os católicos, para quem Nossa Senhora já cumpre esse 
papel. Mas para os adeptos do candomblé é ela, Iemanjá, a nossa grande 
mãe (Vallado, 2002, pp.  201-202).

Provavelmente essa visão da maternidade de Yemọja e a identificação do termo 
ọmọ (filho) motivaram Maria de Yemọja a construir essa tradução “ficcional” que explora 
a emoção de se ter uma mãe tão cuidadosa e amorosa. A tradutora atribui à divindade das 
águas características próprias de Nossa Senhora em relação a Jesus Cristo. A santa católica 
sempre esteve atenta aos passos do filho, seguindo-o para onde quer que ele fosse. Creio 
que o sincretismo favorece uma forma de compreensão das divindades africanas no Brasil, 
uma compreensão ora complementar, ora divergente da original, o que provavelmente 
contribui para ressignificar o culto. 

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

294

Carvalho acredita que há uma coincidência intuitiva na tradução proposta por 
Maria de Yemọja ao entender que o òrìṣà busca algo, podendo, nesse caso, ser os próprios 
filhos. A cantiga mostra a deusa buscando seus filhos: “Ọmọ omi ẹ̀yin dà – Filhos da água 
onde estão vocês?” ao que os próprios filhos respondem “Ọmọ omi àwa rè – Filhos da água, 
aqui estamos nós.” Outro elemento que pode ter favorecido essa tradução é a performance 
que acompanha o transe. Não é incomum ver os filhos e filhas de Yemọja chorando e, ao 
descrever seu transe, comentam que se sentem angustiados, emocionados e choram. 
Yemọja chora por seus filhos. 

Risério (1996, p. 86) afirma que “traduzir é engenhar” e engenhosidade é o que 
não falta nas propostas de tradução “ficcional”. Se observarmos bem, a proposta acima 
estabelece uma relação muito grande de Yemọja com água, lágrimas, choro, tristeza, 
remorso, um misto de identificação de termos iorubá e de sensações pessoais em relação 
à divindade. Uma tradução “ficcional” pode ter motivações de diversas ordens.

Alguns mitos de Yemọja narram acontecimentos relativos à sua maternidade em 
relação aos homens e aos òrìṣà. Uma dessas narrativas conta como ela, depois de ser 
violada sexualmente, foi perseguida por seu filho Orungã e deu origem à terra e, de seu 
ventre descomunal, nasceram as outras divindades. Outra narrativa invoca como Yemọja 
deu à luz as estrelas, as nuvens e os próprios òrìṣà, pois sentia-se muito sozinha e precisava 
ter com quem comer, conversar, brincar, viver (Prandi, 2001). 

A cantiga seguinte remonta à característica de Yemọja, semelhantemente a Ọ̀ṣun, 

como a mãe que vem ao encontro de seus filhos para defendê-los.

Cantiga 02 – Transcrição da Toada:

Yemọja dóde àwòyó

Tradução Literal:

Yemọja dóde – Yemọja veio

Àwòyó – Outro nome para Yemọja; usado também como sons musicais.

Tradução Ficcional: 

Maria de Yemọja explica de novo: “Yemọja já viu e está vendo. Parece que 
diz: já olhou”. Maria associa aqui a palavra iorubá àwòyó com o português 
coloquial já oiô (Carvalho, 1993, p. 104).

Maria de Yemọja constrói, intuitivamente, uma tradução “ficcional”, afirmando que 
a divindade vem olhar seus filhos. Olhar em português coloquial, significa, muitas vezes, 
cuidar, proteger. Desse modo, pode-se facilmente interpretar que a mãe Yemọja vem para 
cuidar, olhar por seus filhos, protegê-los. Mais uma vez, a religiosa constrói uma proposta 

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

295

interpretativa de forma intuitiva, motivada nesse caso, pela audição de termos iorubá 
como português. Essa estratégia de compreensão é muito comum entre os adeptos do 
Xangô.

Outra possibilidade de motivação relaciona-se à narrativa que descreve como a 
grande mãe se vinga da primeira humanidade em defesa de seu filho caluniado. Por inveja, 
homens e divindades levantaram muitas calúnias ao filho primogênito e predileto da deusa 
e, desse modo, conseguiram provocar a desconfiança do pai do rapaz, o rei. Acusavam-no 
de planejar a morte do próprio pai. Tendo sido colocada em risco a vida de seu filho, Yemọja 
explodiu em fúria e decidiu se vingar, pois nada fazia com que os homens mudassem de 
ideia. Ela decidiu que os homens só habitariam a terra enquanto ela permitisse. Assim, ela 
retirou deles todas as águas doces, extinguindo a primeira humanidade (Prandi, 2001, p. 
386). Vê-se claramente, a partir da relação entre toada e mito, que Yemọja toma as dores 
de seus filhos, sendo a única a poder castigá-los. Obviamente não posso dizer que as 
traduções foram todas motivadas por mitos dentre os recolhidos por Prandi (2001), mas 
essa relação revela uma certa sincronia entre as cantigas, os mitos e aquilo que se diz da 
divindade em seus locais de culto e por seus devotos.

O sentido literal da próxima cantiga remonta à leveza de Yemọja, que não aceita 
nada à base da força:

Cantiga 03 – Transcrição da Toada:

Ìyá k’ò gba kóle onísòwò Yemọja

Tradução Literal:

A mãe nada aceita na base da força

Tradução Ficcional: 

De novo, Maria de Yemọja: “Ela vai cuidar de seus filhos. Minha mãe, vem 
cá, vem me ajudar, me socorrer” (Carvalho, 1993, p. 104).

Aqui, Maria de Yemọja continua a referir-se à característica de mãe cuidadora, 
Iyá kékeré, atribuída à divindade. Percebe-se uma sequência de sentidos nas traduções 
propostas pela devota. Na primeira toada, Yemọja busca por seus filhos, na segunda toada, 
a mãe olha por seus filhos, na terceira, seus filhos invocam sua proteção: “Minha mãe, vem 
cá, vem me ajudar, me socorrer”. Fica claro, a partir das traduções “ficcionais” propostas 
por Maria, que a Yemọja são atribuídas muitas características maternais. 

O que me parece importar a quem produz traduções “ficcionais” é encontrar ou 
justificar atributos à sua divindade, semelhantemente à construção poética de oriki, 
conforme lembra Risério:

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

296

O que importa é isso: montagem de atributos, colagem de predicados, 
justaposições de particularidades e emblemas. Mas esses atributos, 
considerados essenciais para o desenho ou a configuração do objeto, nem 
sempre serão vistos como coisas louváveis. Além disso, e com licença da 
rima, o louvável é historicamente variável (Risério, 1996, p. 93).

Não me parece comum que no Brasil, os membros da comunidades de terreiro 
construam nas suas leituras e interpretações de suas divindades atribuições não 
vistas como louváveis. Provavelmente isso ocorra devido ao sincretismo que relega às 
divindades afro-brasileiras, características de santos. Por essa razão, aparecerão nas 
traduções muitas características atribuídas às divindades, como nos oriki, mas nenhuma 
dessas características, aparentemente, de caráter duvidoso, como seria ver Yemọja como 
essa mulher voluptuosa que seduz o próprio filho, por exemplo. Mas muitos atributos 
genericamente “positivos” e “delicados” aparecerão nas traduções conforme temos visto 
até então.

Cantiga 04 – Transcrição da Toada:

Ìyá b’o lèjó b’ó lèjó

Ìyá ẹ kìye Yemọja

Ìyá kere olódò Àwòyó

Ajó foríso pòró òg̣èḍẹ̀

Ìyá kó mó m’órí dún ní ojàre

Tradução Literal:

Ìyá b’o lèjó b’ó lèjó – Mãe, possa a senhora dançar ou não 

Ìyá ẹ kìye Yemọja – Mãe, mãe Yemọja

Ìye – Expressão idiomática para “mãe” usada na região de Ekiti. A 
expressão completa é apenas a repetição de “mãe”, já que Yemọja é a 
forma abreviada de ìye ọmọ ẹjá: a mãe dos peixes filhos.

Ìyá kere olódò Àwòyó – Àwòyó, a mãe, a dona do rio

Ajó foríso pòró òg̣èḍè ̣– Dançamos até batermos nossas cabeças no tronco 
da bananeira.

Ìyá kó mó m’órí dún ní – Mãe, isso de modo algum faz doer nossas cabeças.

Ojàre – Por favor (saudando Yemọja)

A expressão inteira poderia ser também um provérbio. A idéia é de que 
eles se absorveram inteiramente no culto e na dança e nada de mau 
aconteceu porque Yemọja, sua mãe, os protegeu.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

297

Tradução Ficcional:

José Francisco da Silva ofereceu a seguinte tradução ficcional: “Isso aí é 
Yemọja e Òrìṣànlá falando. É Yemọja que diz: iá, olejô, olejô. Ele chegou 
em casa e não encontrou nada e aí falou para ela: iá é qui é Iemanjá – E 
é você que é Iemanjá? Iá querê olodô a odjô – ele queria o mar, olodô. 
Iemanjá forissó coró guegué iá comanchô oridun Iemanjarê – Aí disse que 
era quifun bobó, que era a santa que tomava conta das cabeças (oridun). 
Aí queria saber: Iemanjá, oridun ori lè Aoiô – Aí todos perceberam que 
tinham que render homenagem a ela, que ela tomava conta da cabeça”.

Segundo Maria das Dores da Silva, “essa toada é ele (Òrìṣànlá) namorando 
com ela (Yemọja)” (Carvalho, 1993, p. 105).

Essa toada, em seu sentido literal, mostra o quanto os filhos da divindade ficam 
imbuídos no culto e, devido a essa atenção à vontade da deusa, respeitam o que ela deseja. 
Ela poderá dançar ou não, ela poderá fazer o que quer. Eles dançam em sua homenagem 
até se cansarem, até baterem suas cabeças, mas eles confiam tanto na divindade que ela 
os protege e nada de mal lhes acontece. Novamente é explorada a imagem de Yemọja como 
mãe protetora de seus filhos.

Yemọja é conhecida no Brasil como a esposa de Òrìṣànlá, um dos fatos que 
certamente motivou uma parte da tradução “ficcional” proposta por José Francisco 
da Silva. Essa tradução propõe a narrativa de uma conversa entre os dois òrìṣà na qual 
Òrìṣànlá pergunta se ela é Yemọja, pois ele queria o mar que é ela. Òrìṣànlá tem um grande 
tabu em relação ao sal, mas seu grande amor é o mar, ele pode amá-la.  Maria das Dores da 
Silva concorda ao dizer que essa toada é uma descrição do namoro entre os dois, explicado 
em um diálogo que se utiliza de sons do iorubá como em português “Iá é qui é Iemanjá - é 
você que é Iemanjá?” Além disso, o diálogo proposto revela que os tradutores reconheciam 
palavras como ódò, rio, aqui traduzido como mar, logo ódò é reconhecido como água e 
domínio da divindade.

A segunda parte da tradução “ficcional” construída por Francisco retoma um dos 
principais atributos míticos e rituais de Yemọja dentro do Candomblé. Ela é a dona e 
protetora das cabeças. É a Yemọja que se pede o equilíbrio do Orí, a cabeça, a consciência 
das pessoas, que tem função essencial na manutenção do destino individual. Certamente 
tal proposta interpretativa foi motivada pela identificação do termo yorubá em m’órí dún, 
no último verso da transcrição da toada.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

298

Um mito de Yemọja narra como a grande mãe recebeu de Olódùmarè22 a atribuição 
de cuidar das cabeças. Conta-se que um dia a divindade suprema convidou a todos os òrìṣà 
para uma reunião no ọrún23. Yemọja estava em casa matando um carneiro. Apressada e por 
não ter nada para levar como presente ao Grande Deus, levou a cabeça do animal como 
oferenda. Entretanto, somente ela levou-lhe algum presente, por isso Olódùmarè declarou: 
“Awoyó orí dorí re”. “Cabeça trazes, cabeças serás”. Desde então, Iemanjá é a senhora de 
todas as cabeças.” (Prandi, 2001, p. 388).

Por outro lado, outra possibilidade está no mito em que Yemọja, irritada por ter 
ficado responsável por cuidar de Òrìṣànlá, reclama tanto que o enlouquece. Com pena da 
condição em que deixou o grande Òrìṣà, ela o cura com água fresca, obi, pombos e frutas, 
elementos presentes no ritual de bori24, restabelecendo a saúde mental de seu esposo e 
recebendo o poder de cuidar de todas as cabeças. (Prandi, 2001, pp. 397-399).

Cantiga 05 – Transcrição da Toada:

O ká re ‘lé la bòmì la ṣiré

O kà re ‘lé la bómi la ṣiré ná

Íyá omi rè wá ìyá ré ̣le

O ká re ‘lé la bómi la ṣiré

Tradução Literal:

O ká re ‘lé – Siga-me à casa

la bòmì la ṣiré – Para brincar na água

ná – expressão de ênfase

Íyá omi rè wá – Temos apreço pela mãe da água

ìyá ré ̣le – Mãe, iremos para casa (e brincaremos na água)

Tradução Ficcional:

Jaci Felipe da Costa sugeriu o seguinte significado para esse texto: “É 
como se nós estivéssemos com o pensamento em Yemọja vindo, saindo 
mesmo do mar; chamando-a para receber aquela dádiva (Jaci se refere à 
festa de ofertar um presente à divindade) junto com Ògún, que é o dono 
dos ferros. Uma balsa linda, toda de ferro, ladeada por ele, trazendo-a 
para receber o presente. E ele precisa das águas dela para poder navegar, 
porque os navios (são de ferro)”. 

22	 Deus, o criador de tudo. É superior a todas as divindades. Governa o universo.
23	 Mundo espiritual. Traduzido comumente como céu.
24	 Ritual de alimentar a cabeça.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

299

Maria das Dores da Silva acrescenta a seguinte informação: “Tudo que 
quiser oferecer a Yemọja pode dar nessa toada que ela aceita – qualquer 
obrigação” (Carvalho, 1993, p. 107).

Nessa toada temos novamente a possibilidade de fala tanto de Yemọja quanto dos 
seus filhos. A mãe convida seus filhos a brincarem na água e esses, em resposta, reforçam 
o apreço por ela ao irem à sua casa. 

Provavelmente com a festa de Yemọja em mente, Jaci Felipe da Costa propõe uma 
tradução em que novamente a divindade é vista vindo do mar em direção a seus filhos. 
Aqui são os filhos que a chamam para receber seu presente. Jaci refere-se à festa conhecida 
como A panela de Yemọja25 em que há a entrega de um presente com os alimentos favoritos 
da mãe. Maria das Dores da Silva acrescenta ainda mais sentido a essa proposta de tradução 
ao dizer que a divindade aceita todos os presentes ao som dessa toada. Provavelmente a 
devota considera o momento de depositar o presente nas águas do mar. Como o presente 
é levado pela própria divindade manifestada em algum filho de santo, Maria das Dores 
pode ter construído tal proposta ao notar a alegria manifesta no médium naquele ritual. 
Se levarmos em consideração a informação documental do texto, não há nada em seu 
conteúdo original que comprove a constatação de que essa toada é a mais apropriada para 
que Yemọja aceite qualquer oferenda. A interpretação aqui foi motivada pela performance 
ritual. Se considerarmos a performance como fundamental para a existência da poética oral 
conforme propõe Finnegan (1982), a interpretação de Maria das Dores pode claramente 
compor uma das camadas de compreensão dessa cantiga. A performance compreende 
uma realização em que o texto verbal é apenas um dos elementos. O que numa literatura 
pode estar implícito ou explícito no texto, aparece de forma diferente numa tradição oral: 
os gestos, as mímicas, a expressão. “Nesse caso, o conteúdo verbal representa apenas um 
elemento do todo de uma obra performática que combina palavras, música e dança”26 
(Finnegan, 1982, p. 07). A ênfase é dada principalmente aos elementos corporais da 
performance: a dança, o movimento. Às palavras é relegado outro valor que está para além 
do sentido documental. As palavras cantadas estão relacionadas ao ato performático. A 
oferenda é a ação mais importante e é esse ato que desvela as camadas de sentido do ato 
performático.

Para Jaci, essa toada também explora a relação de Yemọja com Ògún. Não está 
clara no texto nenhuma palavra que tenha motivado essa tradução, mas provavelmente o 
tradutor vê Yemọja em relação à sua qualidade Oguntẹ que para alguns, mantém relação 
estreita com Ògún. Esta é a qualidade da divindade que dá o nome do Sítio de Pai Adão e 

25	 Essa festa também é conhecida como o Presente de Yemọja. 
26	 Tradução minha.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

300

da Casa de Vó.27 Percebo aqui a estratégia de encontrar uma cantiga que, de certa forma 
justifique essa relação, principalmente por ser essa a qualidade de Yemọja mais cultuada 
nas principais casas de culto do Xangô. 

Alguns mitos mostram Ògún como esposo de Yemọja que a maltratava levando-a 
a traí-lo por insatisfação. Outro mito, ainda, mostra como Yemọja enganou seu marido 
violento para fugir com seu amante, fingindo-se de morta. 

Ainda descrevendo seu amor pelo dono da forja, Prandi (2001) apresenta um mito 
em que Yemọja resolve fazer uma oferenda a Ọ̀ṣun a fim de atrair a atenção de Ògún. Ọ̀ṣun 
trouxe Ògún para a cama de Yemọja, mas não o fez firmar compromisso, pois a oferenda 
não foi o que Ọ̀ṣun recomendou. Outros mitos já apresentados nessa análise apontam 
Yemọja como mãe de Ògún. Essa relação filial entre os dois parece ser a mais comum 
entre os adeptos do Xangô do Recife e dos candomblés em geral. Segundo Jaci, a balsa e o 
navio que são de ferro, domínio de Ògún, precisam da água para funcionar, para navegar. 
A balsa e o navio são criações tecnológicas que precisam do mar para funcionar. É Ògún 
que precisa de Yemọja. Por outro lado, é a balsa que leva o presente de Yemọja para as 
águas. O devoto percebe uma interdependência entre os domínios das divindades. Mas o 
que mais chama a atenção aqui é que os elementos motivadores da tradução “ficcional” 
são os mais inusitados, entretanto não inessenciais para a realização da performance. As 
performances do Xangô do Recife envolvem mais do que apenas o ato performático em si, 
envolvem toda a preparação, a compra dos animais para o sacrifício, a limpeza do terreiro, 
a vinda das pessoas para participar até a entrega do presente no lugar devido. A balsa, 
aqui, não tem papel secundário. Ela faz parte da performance, sem ela, o presente não 
seria entregue de forma adequada. 

27	 Ilê Obá Ogunté e Ilê Yemojá Ogunté, respectivamente.

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

301

Tabela 2. Resumo das análises das traduções ficcionais das toadas de Yemọja.
Fonte: Carneiro (2019).

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

302

Na tabela, resumem-se os sentidos das cantigas à Yemọja relacionados. Notam-se, 
mais claramente, significados atribuídos em relação às características a elas atribuídas, 
sendo as principais as relacionadas a seu domínio sobre as águas e sua maternidade dos 
homens e deuses. As cinco toadas presentes na tabela exploram a grandeza e, ao mesmo 
tempo, a delicadeza da divindade. Essas características são extrapoladas nas propostas 
de traduções “ficcionais” que lançam um olhar poético, delicado e suave sobre a Yemọja, 
relacionando as cantigas principalmente ao ritual do Presente de Yemọja. Nota-se a 
identificação de termos em iorubá utilizados na construção dessas propostas de tradução 
“ficcional”. São termos relativos à natureza da divindade e a seus domínios: ìyá (mãe), ọba 
(rainha), omi (água), ódò (rio), okún (mar), órí (cabeça) e ọmọ (filho). Outra motivação foi 
a associação fonética de sons do iorubá com o português coloquial.

As principais estratégias utilizadas na construção dessas propostas tradutórias 
foram o paralelismo de sentido, quando a proposta de tradução “ficcional” não é totalmente 
diferente do sentido “literal”, mas, de certa forma o complementa; a ressignificação, quando 
o tradutor “ficcional” acrescenta um novo sentido ao próprio texto com base em termos 
iorubá; e a recriação, quando é proposta a construção de uma nova narrativa mitopoética 
para a divindade. 

4.	 Considerações Finais

Jacques Derrida (2000) defende que a unidade de medida de uma tradução seja a 
palavra:

A unidade de medida é a unidade da palavra. A filosofia da tradução, a 
ética da tradução - se é que tradução tem essas coisas - hoje aspira a ser 
uma filosofia da palavra, uma linguística ou ética da palavra. O princípio 
da tradução é a palavra. Nada é menos inocente, pleonástico e natural, 
nada é mais histórico que essa proposição, mesmo que pareça tão óbvia 
(p. 20)

As ideias de Derrida parecem óbvias se pensarmos a tradução como atividade estrita 
da linguagem escrita. Interessa-me a tradução num outro sentido, mais amplo, em que o 
texto encontra outro sentido, mais performático – se pudermos formar tal proposição –, a 
tradução “ficcional”, como venho descrevendo. 

Enquanto, conforme Derrida, a unidade de medida da tradução seria a palavra, me 
convenço que a unidade de medida da tradução “ficcional” seja o gesto, a performance 
– ou pelo menos a força que a engendra. É a performance que suscita os sentidos mais 
profundos do texto ritual, pelo menos é por meio da performance que mais claramente os 
devotos dos òrìṣà manifestam e justificam a compreensão de sua divindade. 

Tom Jones da Silva Carneiro



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

303

Nota-se no corpo das dez cantigas aqui analisadas que a performance é o vetor 
que desencadeia a produção de sentidos. É na materialidade do culto e na relação 
entre adeptos e suas divindades que os sentidos são produzidos e fortalecidos.  
	 Nos casos em questão, observa-se que essa relação de afeto engendra sentidos 
intuitivos que produzem interpretações paralelas, ressignificações e mesmo recriações de 
novos conceitos e inauguração de novos mitos.

Referências

Assaan-anu, Hru Yuya T. (2010). Grasping the Root of Divine Power. Anu Nation.

Campos, Haroldo de (2015). “Da Tradução Como Criação e Como Crítica”. In. T. M. Nóbrega 
& M. Tápia (Org.). Haroldo de Campos – Transcriação. (pp. 01-18). São Paulo: Perspectiva.

Carneiro, Tom Jones da S. (2019). Traduções “ficcionais”: Poéticas da oralidade do culto 
Xangô do Recife. Dissertação de Mestrado. PPGPOET, Universidade Federal do Ceará.

Carvalho, José Jorge de (1993). Cantos Sagrados do Xangô do Recife. Brasília: Fundação 
Cultural Palmares.

Derrida, Jacques (1998). O que é uma tradução relevante? Tradução de Olivia Niemeyer 
Santos. Alfa, v. 44, n. especial, p. 13-44, 2000. Disponível em: https://periodicos.fclar.
unesp.br/alfa/article/view/4277/3866. Acesso em: 16 janeiro 2025.

Finnegan, Ruth (2012). Oral Literature in Africa. Cambridge: Open Book Publishers.

Levý, Jirí (2011). The Art of Translation. Tradução de Patrick Corness. Amsterdam: 
Benjamins Translation Library.

Malinowski, Bronislaw (1986). Antropologia. Tradução de Elizabeth Dória Bilac. São 
Paulo: Ática.

Murphy, Joseph; Sanford, Mei-Mei. (Ed.) (2001). Ọṣun across the waters, a Yoruba goddess 
in Africa and the Americas.  Indiana: Indiana University Press.

Prandi, Reginaldo (2001). Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras.

Risério, Antônio (1996). Oriki Orixá. São Paulo: Editora Perspectiva.

Vallado, Armando (2002). Iemanjá, a grande mãe Africana do Brasil. Rio de Janeiro: Pallas.

Verger, Pierre Fatumbi (2002). Orixás deuses iorubás na África e no Novo Mundo. Tradução 
de Maria Aparecida da Nóbrega. 6. ed. Salvador: Corrupio.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

304

Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja: Traduções “ficcionais” do Xangô do Recife 

Resumo
Este artigo parte do meu trabalho no mestrado em Estudos da Traduçãoem que procurei 
fortalecer o conceito de traduções “ficcionais” de Carvalho (1993), identificando as 
estratégias utilizadas para traduzir as cantigas do Xangô do Recife. Considerei o conceito 
de mito em Malinowski (1986) para estabelecer diálogos entre tradução e antropologia 
a fim de investigar o papel da tradução na manutenção de tradições culturais de base 
oral. Comparei as traduções ‘‘ficcionais’’ que reinterpretam o conteúdo semântico de 
cantigas Ọ̀ṣun e Yemọja em seu ambiente de performance, a fim de identificar o quanto sua 
significação mudou ou foi recriada. Por fim, o estudo indica que os sentidos produzidos 
no Xangô do Recife estão intimamente ligados à intuição, ao reconhecimento de termos 
linguísticos do yorubá, à performance, ao afeto e à ressignificação. Assim, estudos como 
este apontam pistas para a compreensão do modo como o Candomblé vê e interpreta o 
mundo.
Palavras-chave: Traduções “Ficionais”; Mito; Poética Oral; Òṣun; Yemọja.

In the waters of Ọ̀ṣun and Yemọja: “fictional” translations of Xangô do 

Recife

Abstract
This article is based on the work for my Master’s in Translation Studies in which I sought 
to strengthen Carvalho’s (1993) concept of “fictional” translations by identifying the 
strategies used to translate the songs of Xangô do Recife. I considered Malinowski’s 
(1986) concept of myth to establish dialogues between translations and anthropology to 
investigate the role of translation in maintaining oral-based cultural traditions. I compared 
“fictional” translations that reinterpret the semantic content of Ọ̀ṣun and Yemọja songs in 
their performance settings, in order to identify how their meaning has changed or has 
been recreated. Finally, the study indicates that the meanings produced in Xangô do Recife 
are closely linked to intuition, the recognition of Yoruba linguistic terms, performance, 
affect, and resignification. Thus, studies like this provide clues for understanding how 
Candomblé sees and interprets the world.
Keywords: “Fictional” Translations; Myth; Oral Poetry; Òṣun; Yemọja.

Tom Jones da Silva Carneiro


