
A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas: 

questões de ontologia e linguagem

Danilo Paiva Ramos1

Professor Efetivo em Antropologia Social/Universidade Federal de São Carlos

https://orcid.org/0000-0002-3169-504X

danilo.ramos@ufscar.br

Introdução 

A Década Internacional das Línguas Indígenas (DILI), instituída pela Assembleia 
Geral das Nações Unidas em 2019, tem como objetivo promover ações contínuas e efetivas 
para o reconhecimento, valorização e manutenção das línguas indígenas no mundo. No 
Brasil, o grupo de trabalho nacional da DILI vem realizando um levantamento das ações 
de fortalecimento, revitalização e retomadas linguísticas no país, podendo essas ações ser 
vistas como estando em continuidade com o Inventário Nacional da Diversidade Linguística 
que, desde 2010, está a cargo do IPHAN e busca coletar informações abrangentes sobre 
todas as línguas do Brasil para identificar a situação atual de cada uma delas e subsidiar 
políticas públicas favoráveis ao patrimônio linguístico.     

“Nada para nós sem nós” é o lema da DILI, afirmado desde a Declaração de Los Pinos 
– Chapoltepek, que estabeleceu a participação efetiva dos povos indígenas na tomada de 
decisão, consulta, planejamento e implementação como princípios norteadores. Assim, as 
ações do GT da DILI vêm sendo marcadas pelo protagonismo de linguistas indígenas e de 
lideranças de diferentes povos para a elaboração de políticas linguísticas locais, regionais 
e nacionais, além da afirmação da necessidade de valorização das concepções sobre língua 
e comunicação de cada povo, e do importante foco na documentação das Línguas de Sinais 
Indígenas e do Português dos Povos Indígenas. Desta forma, não é possível mais somente 
a imposição de conceitos e entendimentos sobre língua e linguagem de áreas acadêmicas 
como a Linguística e a Antropologia.

1	 Coordenador do Grupo de Pesquisas em Etnografia, Linguagem e Ontologia (ELO).

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 261-278.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

262

Os processos atuais e participativos de registro, fortalecimento, retomada/
revitalização linguística e de artes verbais vêm impondo a necessidade de recolocar a 
questão sobre “o que é uma língua” e sobre “quais as naturezas da linguagem”. Se para a 
Linguística o conceito de língua envolve as formas de comunicação entre pessoas humanas, 
vivas e pertencentes a comunidades de fala, para a maior parte dos povos indígenas as 
teorias da linguagem envolvem pensar também a comunicação com espíritos, encantados, 
antepassados, plantas e animais. A convergência dessas perspectivas diversas sobre a 
linguagem gera impasses e sérias questões para valorização da diversidade linguística.     

Tomando como ponto de partida a proposta do GT nacional da Década Internacional 
das Línguas Indígenas, o presente trabalho busca sinalizar possibilidades de diálogo da 
Antropologia com a DILI através das perspectivas da etnografia da fala/comunicação 
e da abordagem ontológica nos estudos sobre linguagem para um entendimento do 
multinaturalismo e das dimensões cosmopolíticas envolvidas em processos de registro, 
retomada/revitalização linguísticas e documentação/fortalecimento de artes verbais 
indígenas.

Em um primeiro momento, serão analisados-comparados os conceitos de língua e 
linguagem que constam nos documentos de base para a instituição do Inventário Nacional 
da Diversidade Linguística – IPHAN (2016), e da Década Internacional das Línguas 
Indígenas. Em seguida, será apontado o modo como as abordagens da etnografia da fala e 
dos estudos de Ontologia e Linguagem, ao contraporem-se criticamente à naturalização e 
objetificação da linguagem, consolidam perspectivas que abrem possibilidades de diálogo 
com os objetivos da DILI.

O inventário Nacional da Diversidade Linguística – INDL e a Década Internacional 
das Línguas Indígenas

A comparação entre as propostas do Inventário Nacional da Diversidade Linguística 
(INDL, 2016) e da Década Internacional das Línguas Indígenas no Brasil (DILI) aponta para 
uma mudança relevante no entendimento dos modos de construção de ações políticas 
voltadas ao registro e salvaguarda da diversidade linguística.

Com uma década de diferença da DILI, o Decreto N. 7.387 de 09/12/2010, que 
institui o Inventário Nacional da Diversidade Linguística (INDL), os Guias de Pesquisa e 
Documentação: Patrimônio e diversidade linguística (2016) e demais documentos base 
para a política de registro, valorização e salvaguarda da diversidade linguística, adotam a 
perspectiva da patrimonialização de línguas, sendo as línguas indígenas vistas como um 
conjunto específico que compõe com outros a diversidade linguística nacional (variantes 
do português, línguas crioulas, línguas de imigração, línguas de sinas etc.).

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

263

Interessam aqui as concepções de língua e a abordagem metodológica que 
delineiam os contornos da perspectiva do INDL de entendimento das línguas indígenas 
e a forma de registrá-las e valorizá-las. As línguas indígenas surgem como uma categoria 
de línguas, definidas como autóctones e originárias do continente sul-americano e faladas 
por populações indígenas (2016, p. 13). As línguas indígenas são percebidas também 
a partir do risco, já que metade delas possui menos de cem falantes, e a ameaça de 
extinção de línguas indígenas gera consequências irreparáveis para os falantes e para a 
humanidade, impactando diretamente sobre a diversidade cultural, gerando a perda de 
meios específicos e historicamente constituídos de conceber, conhecer e agir sobre o 
mundo (p. 23). Segundo a concepção do INDL: 

A diversidade linguística encontra-se sob ameaça. Das cerca de 6.700 
línguas faladas no mundo, 90% são faladas por apenas 4% da população 
mundial e 50% das línguas estão ameaçadas de desaparecerem até o final 
deste século (UNESCO, 2006). No Brasil, o declínio dessa diversidade é 
notório se considerarmos a perspectiva histórica. Segundo Rodrigues 
(1993, p. 90-93), pelo menos 1.078 línguas indígenas eram faladas em 
território brasileiro no tempo da chegada dos colonizadores portugueses, 
das quais hoje sobrevivem menos de 30% (INDL, 2016, p.22).

As línguas indígenas são concebidas a partir dos riscos de desaparecimento e de 
um gradiente de vitalidade. São línguas de minoria em oposição às línguas nacionais, 
hegemônicas, e de imposição do monolinguismo. Esta adjetivação negativa conduz à 
percepção de falta de potência-força de línguas que, apesar disso, são responsáveis pela 
diversidade linguística do Brasil e do mundo. 

O conceito de língua é definido como sendo uma entidade abstrata, heterogênea 
e dinâmica que tem nas variantes suas manifestações concretas. Adota-se a definição de 
Coseriu (2016, p. 35 apud Coseriu, 1982) de que língua é um conceito baseado em uma 
abstração em dois níveis, um sistêmico (sistema baseado em um conjunto de normas, 
signos, e convenções sociais) e outro simbólico-político (referente a valores socioculturais, 
políticos e ideológicos constituídos historicamente e na relação com outras línguas) (p. 26-
35). Tendo como referência autores de antropologia linguística (Gumperz, 2009; Duranti, 
2009), adota-se também o conceito de comunidade linguística: população que fala a língua 
de referência e/ou identifica-se com ela por pertencimento étnico ou filiação a falantes 
desta língua (p. 36), e o conceito de comunidade de referência: grupo social específico de 
uma comunidade linguística com o qual os inventários são desenvolvidos (idem). 

No que diz respeito à metodologia, coloca-se a importância da delimitação territorial 
e demográfica da pesquisa, tendo sempre a participação e protagonismo comunitários 

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

264

como princípio para a realização do inventário. As equipes devem ser constituídas por 
especialistas (linguistas e cientistas sociais) e membros da comunidade de falantes. O 
inventário divide-se em três etapas (inicial, desenvolvimento e conclusão), sendo previsto 
o planejamento, capacitação, anuência, mobilização e levantamento inicial (etapa 1); a 
pesquisa de campo com a aplicação de instrumentos de pesquisa (entrevistas, reuniões, 
questionários, documentação audiovisual) (etapa 2); e sistematização de informações, 
anuência, reuniões devolutivas à comunidade, promoção e divulgação dos resultados, 
inclusão da língua no INDL (etapa 3). 

A produção de conhecimento e a documentação linguística estabelecem-se a partir 
de bases linguísticas e antropológicas, o que se relaciona com o fato de pesquisadores 
(as) de ambas as áreas assumirem protagonismo nos GTs e comissões de formulação e 
implementação da política. Para a submissão de uma proposta, o coletivo indígena precisa, 
necessariamente, de um técnico-linguista responsável pela orientação e validação do 
processo a partir dos critérios do IPHAN e do campo acadêmico. 

Fortemente concebida a partir da perspectiva sociolinguística, a abordagem 
metodológica visa a: estabelecer o grau de risco e vitalidade da língua; a língua e suas 
variantes; a relação entre a língua e o contexto escolar; caracterizar a comunidade 
linguística; o grau de transmissão intergeracional; qual a língua mais utilizada pelo 
indivíduo e/ou pela comunidade plurilíngue; dinâmicas de uso da língua de referência; 
atitudes linguísticas da comunidade e língua(s) de maior importância. 

A abordagem teórico-metodológica da etnografia é reduzida a uma técnica de 
observação que pode ou não ser utilizada para melhor entendimento das dimensões 
objetivas, interpretativas e deliberativas. Desse modo, o INDL adota a estratégia da 
pesquisa participante e do respeito à ética em pesquisa para constituir um panorama 
sociolinguístico da diversidade das línguas indígenas, orientado por conceitos próprios 
à Linguística (descritiva, sociolinguística e etnolinguística), mantendo-se pouco aberto às 
ideologias e às teorias da linguagem dos (as) interlocutores (as) de pesquisa, postura essa 
que difere radicalmente das propostas do GT nacional da DILI. 

Na Carta de Belém das Línguas dos povos indígenas do Brasil (Seminário Viva Língua 
Viva) de 22/11/2022, a adesão e engajamento de povos indígenas, lideranças, governantes 
e ONGs à convocação da UNESCO para Década Internacional das Línguas Indígenas (2022-
2032) em ações de manutenção, fortalecimento, vitalização, revitalização/retomada 
das línguas indígenas são afirmadas uma “alternativa para frear o desequilíbrio global 
que impacta diretamente a vida dos seres vivos do planeta” (2022, p. 01). A extinção, 
adoecimento, e desaparecimento de línguas relacionam-se à crise climática, desmatamento, 

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

265

poluição, sendo as línguas indígenas entendidas como fazendo parte da espiritualidade 
e vida da Mãe Terra, constituindo, língua e Mãe Terra, um mesmo corpo. As ameaças à 
natureza (clima, rios, terras, florestas) são também ameaças às culturas e línguas. A luta 
em defesa das línguas indígenas deve ser integrada à luta em defesa e demarcação dos 
territórios indígenas, já que as línguas se integram aos territórios, à espiritualidade, e 
ao bem estar dos falantes. As línguas são a memória e permitem que ancestrais guiem 
as gerações atuais, expressando conhecimentos milenares, resistência, história e culturas 
(p. 01). Ao final do documento, uma lista de povos representados soma-se a uma lista 
assinada por representantes indígenas, pesquisadores e professores (as) indígenas e não 
indígenas, gerando o sentido de um entendimento coletivo comum e interétnico sobre a 
concepção de língua e de política linguística. 

No documento do GT da DILI: “Diretrizes para a criação de políticas linguísticas 
para o fortalecimento das línguas indígenas no Brasil” de 2023, são os espíritos dos 
ancestrais que convocam povos indígenas, lideranças, governantes e ONGs para agirem 
em prol do fortalecimento das línguas indígenas do planeta. No tempo atual, os espíritos 
das línguas e os ancestrais “usam os sons dos maracás, dos cantos dos rituais, dos ventos, 
das aves, dos animais, de todos os instrumentos xamânicos” para frear ações que causam 
a morte do planeta – queimadas, poluições, contaminações, ameaças à biodiversidade 
planetária (2023, p. 01), “os espíritos ancestrais dos nossos antigos, que são a vida do 
planeta, despertam e falam por meio das línguas” (idem). 

Afirma-se uma nova realidade epistêmica através desse despertar pleno de saberes, 
vida e concepções de mundo, independentes do sujeito que observa, colocando um desafio 
à ciência e aos conhecimentos ocidentais. Rituais, cantos, animais, rios, aves, cosmovisão, 
saberes tradicionais, curas, ensinamentos manifestam a presença dos espíritos das 
línguas (não visíveis). As concepções de “espírito dos povos originários” e língua-espírito 
expressam sentidos ontológicos partilhados e tradutíveis em diferentes línguas indígenas 
como: língua de vida, língua-território, palavras de vida, palavra do coração. Constitui-
se uma proposta de concepção geral de língua-espírito (Sujeito do fazer), distinta das 
concepções ocidentais de língua, relacionada à ancestralidade (línguas ancestrais) e que 
representa mundos e a diversidade das ontologias dos povos originários (p. 02). 

Ao analisarem o processo de construção de políticas linguísticas da DILI, Rubim, 
Bomfim e Meirelles (2022) destacam a importância do protagonismo indígena e da nova 
epistemologia que parte da concepção de línguas-espírito (ancestrais) para salientar a 
centralidade das concepções e teorias sobre a linguagem dos diferentes povos indígenas. 
Tal protagonismo e autonomia indígenas revelam-se pela criação da Rede de Pesquisadores 

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

266

(as) Indígenas de Línguas Ancestrais (níveis local, regional e nacional), pela reflexão crítica 
que aponta para a descolonização de saberes sobre as línguas indígenas, pela integração 
da luta pelos direitos linguísticos às lutas por território, saúde, educação diferenciada e 
defesa da vida e do planeta. 

De modo autônomo e em parceria com pesquisadores (as) não indígenas; 
pesquisadores (as), lideranças e professores (as) indígenas vêm concebendo novas 
formas de ação, pesquisa, registro e apoio a processos de revitalização/retomada que, de 
acordo com as propostas do GT da DILI de 2023 envolvem: o combate ao preconceito e 
silenciamento linguísticos (reflorestar as mentes); a promoção das línguas indígenas de 
sinais; a produção de materiais escritos nas línguas indígenas; a criação de programas 
de transmissão intergeracional de línguas indígenas; priorização de política para o 
multilinguismo e plurilinguismo; o apoio a movimentos e organizações indígenas em 
ações visando os direitos linguísticos; a política afirmativa e de respeito ao português 
indígena; as políticas de reparação e de compensação por danos causados pelo extermínio 
e repressão das línguas dos povos originários; a consulta livre prévia e informada para a 
implementação de políticas linguísticas; o apoio à criação de centros de documentação 
linguística; o apoio à formação de tradutores e intérpretes indígenas; a promoção e 
valorização dos mestres e mestras tradicionais no ensino de língua e cultura (2023). 

De um lado, a pauta de reivindicações da DILI estabelece parâmetros abertos e 
abrangentes para estratégias e distintas abordagens metodológicas que embasem ações de 
registro, fortalecimento, retomada/revitalização das línguas indígenas. Línguas-espírito e 
falantes indígenas (atuais e ancestrais) protagonizam não um inventário, mas uma luta pela 
vida, pelo território, pela defesa do planeta. Isso se dá de modo distinto dos documentos 
do INDL que, partindo de uma abordagem disciplinar, pré-define conceitos, metodologias 
e técnicas de pesquisa a serem adotadas a priori, o que garante, ao final, a integração da 
língua ao INDL e, a partir da validação técnico científica, a implementação governamental 
de ações para o fortalecimento linguístico, visando a vitalidade da língua separada das 
demais lutas e reivindicações das comunidades indígenas. Enquanto para a DILI visa-se 
a conjunção de protagonistas indígenas (ancestrais e viventes) com as línguas-espírito, 
que são também a vida/terra/ancestrais; para o INDL busca-se a conjunção das línguas 
específicas com o multilinguismo salvaguardado por meio da promoção da equidade em 
meio a uma política multicultural protagonizada por pesquisadores especialistas (Sujeitos 
do fazer) que têm como valor a catalogação e classificação de línguas-objetos.

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

267

Ontologia, linguagem, etnografia e a DILI

Em uma entrevista, ao comentar sobre a importância dos diálogos interdisciplinares 
entre a Linguística e a Antropologia no Brasil, a profa. Yonne Leite (2009) destacou o papel 
fundamental que Mattoso Câmara Jr. e Aryon Rodrigues tiveram na consolidação do campo 
de estudos das línguas indígenas, iniciando programas de pós graduação na UnB e Museu 
Nacional, e atuando pela Associação Brasileira de Antropologia (ABA) em prol do fomento 
à documentação de línguas indígenas no país. Entretanto, para ambos os linguistas, dado 
o risco de perda e extinção destas línguas havia urgência na implementação de ações 
de documentação linguística, o que fez com que em 1958, como mostra Seki (1999), 
fosse celebrado o acordo de cooperação entre o Museu Nacional e o Summer Institute 
of Linguistics (SIL). O acordo, mediado pelo antropólogo Darcy Ribeiro, possibilitou a 
atuação missionária e proselitismo religioso junto a diversos povos indígenas, gerou uma 
documentação fragmentária e imprecisa das línguas indígenas (Rodrigues, 2009), em uma 
ação que, em nome de salvar/salvaguardar as línguas indígenas, buscava impor mudanças 
culturais, a partir de uma estratégia de violência colonial, epistêmica e religiosa. 

Deste modo, uma operação epistemológica importante realizada pela DILI 
coloca-se na interrupção do procedimento acadêmico (Linguística e Antropologia) de 
autonomização/separação da esfera linguística dos demais âmbitos da existência e vida 
dos povos indígenas. Assim, a concepção de Língua-espírito que, de modo amplo, garante 
a abertura aos diversos conceitos e teorias da linguagem dos povos indígenas, e não 
separa a língua da luta pela vida, território, preservação ambiental, educação, contrapõe-
se à própria história de políticas e ações linguístico-antropológicas do país voltadas a 
documentar/salvar/salvaguardar as línguas indígenas em detrimento de seus modos de 
vida, culturas, cosmovisões, protagonismos e luta por direitos.

Tal posicionamento epistemológico faz com que qualquer atuação que parta 
dos campos acadêmicos da Linguística e da Antropologia tenha que criticar e rever 
seus pressupostos conceituais e, principalmente, o modo como definem os conceitos e 
abordagens teórico-metodológicas voltadas à documentação e análise de fenômenos 
linguísticos. Partindo do posicionamento da DILI, passo agora a descrever criticamente 
as perspectivas da etnografia da fala, do multinaturalismo linguístico e da cosmopolítica 
linguística que, a meu ver, constituem possibilidades teórico-epistemológicas relevantes 
para um diálogo e atuação conjunta nas ações de fortalecimento, documentação e retomada 
linguísticas a serem implementadas pela DILI.

A Antropologia Linguística, subcampo da Antropologia, volta-se ao estudo da inter-
relação entre Linguagem e Cultura, realizando o estudo da fala e da linguagem no contexto 

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

268

da Antropologia (Dell Hymes, 1967). Adotando uma perspectiva relacional sem isolar os 
fenômenos linguísticos dos demais fenômenos culturais, busca-se entender a linguagem 
como instrumento social e a fala como prática cultural, sendo a linguagem vista como 
modo de pensamento, prática cultural e modo de ação (Duranti, 1999). 

A etnografia fala parte da abordagem teórico-metodológica da etnografia para 
enfocar fenômenos linguísticos verbais e escritos. O discurso é entendido como nexo 
entre Língua e Cultura, sendo enfatizado o modo como o discurso incorpora a arte 
verbal, a transformação e a ação performativa. Segundo Sherzer (1987) “É no discurso 
verbal, lúdico e artístico, que encontramos a linguagem ativada em seu pleno potencial e 
poder, possibilidades inerentes à gramática são tornadas salientes, e seus potenciais são 
atualizados” (1987, p. 297). O discurso incorpora a linguagem, e é discursivamente que 
a cultura é transmitida através de gêneros, estilos, performances que criam e recriam a 
gramática, entendida como um conjunto de potenciais (1987, p. 306).

Para essa perspectiva, é importante notar que boa parte da produção antropológica 
se baseia em dados de linguagem: relatos de campo, descrições, narrativas, crônicas 
de situações. A observação participante das interações sociais e comunicativas é o que 
permite não adotar apenas entrevistas, questionários e instrumentos de pergunta e 
resposta para o desenvolvimento da pesquisa sobre gêneros verbais, práticas de escrita 
e letramento, performances orais. Para Dell Hymes (1964) a linguagem e o discurso têm 
um padrão que se estabelece por si mesmo, e que é distinto da gramática da língua. a 
partir da etnografia da fala a atenção do pesquisador volta-se aos eventos de fala tomados 
através da interrelação entre : contexto (tempo e local do evento); participantes (possíveis 
ou atuais remetente, destinatário e audiência), propósito (função e objetivos do evento); 
variedades linguísticas e estilos; organização verbal constitutiva do ato de fala, normas de 
interação, modos de performance; e gêneros verbais. 

A etnografia da fala constitui-se assim como uma abordagem teórico-metodológica 
importante para a Antropologia Linguística, permitindo descrever o uso que os falantes 
fazem da linguagem de modo atento às dimensões multimodais, interações, gestos 
e contextos. Por meio da etnografia da fala, os pesquisadores buscam entender as 
conceitualizações locais das práticas comunicativas; a distribuição espacial dos usos da 
linguagem; e as diferenças de entendimento entre linguagem ritual e linguagem cotidiana. 
Procura-se avaliar até que ponto as descrições gramaticais refletem os usos da linguagem 
real, ou se apenas refletem os usos especiais como aqueles orientados à alfabetização. O 
interesse das pesquisas volta-se também à descrição da organização básica da relação 
entre sons e sentido, tal como aparece no uso da linguagem real nas diversas atividades 
sociais (Duranti, 2000).

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

269

Situando-se no âmbito da Antropologia Linguística e em diálogo constante com 
a Linguística descritiva, a etnografia da fala adota uma série de convenções para o 
registro, transcrição, tradução e análise de dados. O aprendizado da língua ou variante 
dos (as) interlocutores (as) é fundamental para o entendimento aprofundado das práticas 
discursivas, bem como para o aprimoramento da escuta atenta e ativa. As técnicas de 
pesquisa envolvem o uso de gravadores e câmeras de vídeo para o registro de situações 
comunicativas de modo não invasivo e atento às dimensões multimodais das interações.  

Nesta abordagem próxima à visão do INDL, a língua continua sendo o atributo de 
diferenciação entre humanos e animais (não humanos) e de diferenciação de um coletivo 
de outro (comunidade de fala, diversidade linguística) (indexicalização). Ao analisar 
a “crença” de interlocutores (as) sobre a linguagem e fenômenos linguísticos, projeta-
se o sentido de não real e/ou falso sobre os saberes do outro, assumindo o lugar (a) do 
analista como tendo status de verdade e realidade privilegiados. A equivalência entre 
as línguas, sendo estas um fenômeno cultural constituído sobre um fundo de natureza 
(sons, ruídos, barulhos) também se coloca como uma base deste campo que pressupõe 
a equivalência ontológica entre as línguas e a oposição entre Culturas/Línguas (plural) 
X Natureza (singular) para a definição conceitual. Língua é definida como capacidade de 
representação simbólica, base da singularidade humana e da capacidade de pensamento 
reflexivo. 

Um dos temas importantes de estudo através da etnografia da fala vem a ser o das 
ideologias linguísticas, entendidas como sistemas de crenças sobre a linguagem articulada 
de falantes, formas de racionalização ou de justificação sobre as estruturas e formas de uso 
percebidas (Silverstein, 1996). A pesquisa abre-se às conceitualizações sobre a linguagem 
de comunidades sobre suas práticas sociais e linguísticas, à relação com a identidade 
coletiva e à mediação na relação com outras comunidades. São enfocadas as descrições 
analíticas de formas linguísticas particulares: gêneros discursivos, arte verbal, linguagem 
ritual, multimodalidade, comunicação humano-não humano. Busca-se refletir sobre o que 
é uma língua em um dado contexto, para pessoas e comunidades específicas, suas crenças 
manifestas sobre o que a língua e os fenômenos linguísticos são. Adota-se uma visão da 
linguagem como um conjunto de estratégias simbólicas que fazem parte do tecido social e 
da representação individual de mundos possíveis e/ou reais (Duranti, 1997, p. 22).

A ênfase dos estudos de Antropologia Linguística na ideologia linguística acentuou 
as dimensões políticas e de contribuição para a definição da identidade étnica dos 
diferentes grupos. Essa ênfase fez com que os estudos tenham deixado de lado os vários 
modos de conceitualizar linguagem e interação relacionados às práticas e conhecimentos 

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

270

xamânicos, à vida ritual e à comunicação transespecífica. Como afirma Hauck (2023), ao 
mobilizar o conceito de linguagem, antropólogos, linguistas e interlocutores muitas vezes 
não estão falando sobre a mesma coisa (Hauck, 2023, p. 49). 

Como venho tentando mostrar, professores, xamãs, parteiras, caçadores, intelectuais 
indígenas constituem proposições ontológicas sobre a linguagem, complexas elaborações 
metalinguísticas e meta discursivas a partir de suas interações comunicativas, artes 
verbais, gêneros de discurso ritual, pragmáticas e interagências cosmopolíticas (Ramos, 
2023). Como delineei em outro trabalho,

O registro ontológico da linguagem parece ganhar relevo quando 
o empreendimento reflexivo entende não apenas a relação entre 
proposições ontológicas e a singularidade da cultura e crenças nativas, 
mas também uma reflexividade que contrapõe as elaborações teóricas 
vividas de diferentes coletivos e aquelas que guiam o próprio pesquisador 
no contínuo entre o sensível e o inteligível (Ramos, 2023, p. 185).

Se para a Linguística e a Antropologia Linguística o conceito de língua envolve as 
formas de comunicação entre pessoas humanas, vivas e pertencentes a comunidades de 
fala, para a maior parte dos povos indígenas as teorias da linguagem envolvem pensar 
também a comunicação com espíritos, encantados, antepassados, plantas e animais, 
tal como deixa evidente a proposta da DILI. É nesse sentido que as propostas da DILI, 
ancoradas no conceito de Língua-Espírito, parecem estar colocando no centro de reflexão 
a importância de se pensar não só sobre a multiculturalidade linguística (como para o 
INDL), mas também sobre a multinaturalidade linguística, partindo de uma perspectiva 
ontológica e seguindo para além das oposições entre Natureza e Cultura; Vida e Morte; 
Real e Imaginário (representado) (Hauck & Heurich, 2018). Segundo Hauck (2023), o 
objetivo da abordagem do multinaturalismo linguístico estaria em reconhecer que existem 
distinções ontológicas de linguagem tanto internas nas regiões etnográficas, entre regiões 
etnográficas e dentro dos coletivos de comunidades. Seria possível assim a abertura 
ontológica a múltiplas naturezas linguísticas, situando entendimentos sobre a linguagem 
em relação a ideias de Ser e Existência.  

Tal proposta alinha-se à perspectiva de análise denominada “virada ontológica 
em antropologia”, que consolida uma abordagem voltada à reorientação metodológica 
para transformar o campo analítico e perceptivo antropológico, de modo a colocar em 
suspensão modelos teóricos e pressupostos, redimensionando a hierarquia entre material 
etnográfico e conceitos. Parte-se de uma crítica aos grandes divisores que geralmente 
orientam o fazer etnográfico através das oposições entre natureza e cultura; indivíduo 
e sociedade; matéria e símbolo; método (dado) e teoria. A experimentação empírica, 

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

271

teórica e metodológica é vista como chave para reconfigurar a atividade antropológica. 
Para tanto, essa experimentação exige intensificar os modos de pensamento do campo 
baseados na reflexividade, conceitualização e na experimentação analíticos (Holbraad & 
Pedersen, 2017).

Buscando articular a proposta da “virada ontológica” aos estudos de antropologia 
linguística e semiótica, Hauck e Heurich (2018) delineiam uma perspectiva voltada à 
reflexão sobre as “múltiplas naturezas da linguagem”.  A perspectiva do multinaturalismo 
linguístico, no âmbito dos estudos de ontologia e linguagem, interroga então sobre quais as 
naturezas da linguagem, entendendo que a comunicação e a linguagem não são exclusivas 
dos humanos para muitas teorias da linguagem não ocidentais, sendo fundamental a 
comunicação transespecífica e a metarreflexão constante sobre os falares de espíritos, 
plantas, animais, dentre outros. 

A partir deste ponto de vista, propõe-se que a língua varia não só através das 
culturas, mas também através das naturezas. Esta abordagem permite estar atento às 
complexas relações comunicativas entre e com seres não humanos utilizando formas 
linguísticas especiais e variadas. Busca-se tomar o que interlocutores (as) dizem como 
sendo real, sem vincular suas falas e reflexões a conceitos como crença e representação 
(idem). Deste modo, abre-se a possibilidade de questionar o status ontológico de conceitos 
como forma, signo e relação. Segundo Hauck: 

Assim, uma multiplicidade linguístico-natural está intrinsecamente 
conectada a outras diferenças ontológicas, tanto no sentido de diferentes 
regimes ontológicos, como no sentido dos diferentes mundos assim 
revelados (Hauck, 2023, p. 62). 

Não abordar a Língua como um fenômeno natural e unificado faz com que seja 
possível pensar reflexivamente sobre fenômenos expressos discursivamente como 
encantamentos, sonhos, canções, narrativas (gêneros discursivos), situações comunicativas 
e ideologias linguísticas. Torna-se especialmente relevante a comparação entre a 
atenção metalinguística e metarreflexiva de interlocutores sobre o fenômeno linguístico, 
geralmente em contextos de mudança linguística e dos gêneros verbais. Como aponta 
Hauck (2023), as formas rituais de comunicação realçam a materialidade da linguagem e 
minimizam sua referencialidade, permitindo a comunicação estendida com não humanos 
(animais e espíritos), e permitindo que o praticante se posicione simultaneamente a partir 
de diferentes perspectivas, fluindo entre diferentes domínios cosmológicos. 

Num sentido próximo, Durazzo e Bonfim (2023) propõe o entendimento da área 
etnolinguística do Nordeste brasileiro como a área das Línguas Encantadas. Distanciam-

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

272

se assim de caracterizações das línguas indígenas da região como “mortas”, busca-se 
escutar atentamente, assessorar e descrever etnograficamente processos de retomada de 
línguas como os dos povos Tuxá e Anacé, que envolvem uma compreensão abrangente da 
vitalidade linguística, a partir da qual as concepções de interlocutores indígenas sobre 
língua, transmissão, e falantes apontam para a comunicação com metres encantados e 
uma multiplicidades de seres. 

Em diferentes trabalhos (Durazzo & Bonfim, 2023; Bonfim, 2017; Durazzo, 2019, 
2022), os autores enfatizam a importância da atenção à relação entre línguas, cosmologias 
e socialidades entre humanos e não humanos. Reforçam que a vitalidade e continuidade 
das línguas indígenas no Nordeste não se dar apenas por seu uso ocorrer em contextos 
rituais, mas pelas dimensões ontológicas evidenciadas em meio a processos de luta pela 
terra, pela vida e por direitos, o que os faz propor que tais línguas e a metarreflexividades 
sobre elas deve ser abordada como cosmopolítica linguística (Durazzo, 2019) ou como 
gramáticas cosmopolíticas (Bonfim, 2017). Em sintonia com as propostas da DILI, Durazzo 
e Meirelles (2025) abordam as dimensões interculturais e cosmopolíticas evidenciadas 
pelos saberes indígenas sobre línguas-espírito em meio ao engajamento em processos de 
revitalização e retomada linguísticas. 

Por um lado, distante do uso pelo INDL da observação etnográfica como uma técnica 
que complementa, se necessário, o uso de entrevistas, questionários e documentação 
audiovisual, enquanto metodologias de coleta de dados, a etnografia da fala alinha-se 
à perspectiva da DILI de escuta atenta de interlocutores (as) através do convívio e da 
observação participante em situações comunicativas, com foco em discursos e artes 
verbais (narrativas, relatos, piadas, cantos, conversas, falas políticas). Já as propostas do 
multinaturalismo linguístico e da cosmopolítica linguística parecem ajudar no sentido da 
crítica e não imposição de conceitos científicos a priori sobre língua e linguagem, gerando 
atenção para os equívocos e diferenças conceituais e teóricas que dão base a teorias 
indígenas sobre a linguagem, sem a imposição de juízos sobre os status de veracidade 
(como crenças, imaginação), de epistemologias coloniais e/ou proselitismos religiosos. 

Entretanto, um maior alinhamento às propostas da DILI dependerá da busca 
não apenas por desestabilizar conceitos ocidentais e antropológico-linguísticos 
(multinaturalismo linguístico), descrevendo analiticamente práticas comunicativas, 
gêneros e discursos (etnografia da fala), mas também de conceber tais esforços no 
âmbito da luta integrada por fortalecimento das Línguas-espírito, pelo território, contra 
a destruição ambiental e pela escuta atenta das vozes ancestrais, dimensões ressaltadas 
pelos documentos da DILI analisados.      

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

273

Considerações finais

Tal como estabelecem as propostas da DILI, os processos de retomada linguística e 
de fortalecimento linguístico postos em prática por diferentes povos indígenas no Brasil 
vêm impondo a necessidade de recolocar a questão sobre “o que é uma língua” e sobre 
“outras naturezas da linguagem”. Franchetto (2020) mostra que diversos processos de 
retomada linguística por povos indígenas estão ocorrendo no Brasil e que se dão geralmente 
em meio a processos de retomada territorial. São mencionados por Franchetto (2020) os 
processos de retomada dos Pataxó, Guató, Kaingang, Kiriri na Bahia, do Dzubukwá pelos 
Kariri-Xocó de Alagoas, e do Tupi nos Potiguara, Tabajara e Tremembé (p. 30).

O protagonismo de linguistas indígenas e lideranças de diferentes povos no GT da 
DILI vem sendo fundamental para esta virada radical no modo como são pensados e postos 
em prática os processos de fortalecimento, registro e retomada não de línguas indígenas, 
mas de Línguas-Espírito por meio das quais os ancestrais conclamam e ensinam caminhos 
para a luta pela vida, língua, saúde, florestas, territórios. 

Face às propostas do GT da DILI, Antropologia e Linguística são desafiadas a 
interromper a projeção e imposição de conceitos disciplinares que fragmentam fenômenos 
linguísticos e culturais e atribuem juízos de veracidade a saberes e práticas que dão 
base a teorias linguísticas ontologicamente distintas das científicas-ocidentalizantes. É 
possível ver como a proposta de documentação e registro para a patrimonialização do 
INDL leva a um silenciamento, uma operação epistemológica, intencional e sistemática 
de apagamento e fechamento às concepções e teorias indígenas sobre a linguagem para 
produzir a objetificação de línguas (língua-como-objeto), constituídas como domínios 
autônomos a serem salvaguardadas em um livro de registros, acervo catalográfico onde 
as línguas-objeto são depositadas para, a depender do grau de risco estabelecido pelo (a) 
especialista e do interesse da gestão governamental, serem beneficiadas com recursos 
para ações de fortalecimento, independente da situação do território e da luta pela vida 
e resistência. As propostas de etnografia da linguagem e de multinaturalismo linguístico 
baseiam-se em um princípio de triagem que, ao afirmar determinados programas de 
pesquisa e cânones, atenuam a relevância da mistura, da contextualização sócio-histórica, 
dos diálogos e trocas com os (as) interlocutores (as) nas comunidades em luta por direitos 
e pela autodeterminação epistemológica.

No caso das perspectivas da etnografia da fala e do multinaturalismo linguístico, 
é fundamental que tais ações não sejam entendidas apenas como projetos acadêmicos 
baseados no encontro etnográfico de um (a) especialista com interlocutores não 
especialistas. Para escutar as Línguas-espírito, o processo coletivo de mobilização 

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

274

para o fortalecimento das línguas não pode ter apenas como valor a crítica a conceitos 
euroamericanos para reestabelecer o projeto Antropológico ou Linguístico de saber 
enquanto campos disciplinares, como parece ser o escopo da proposta do multinaturalismo 
linguístico filiado à Virada ontológica. 

A própria dicotomia especialista/não especialista deve ser rompida já que a própria 
Língua-espírito e os ancestrais são sujeitos do fazer a conclamar os viventes, indígenas 
e não indígenas para, através de suas vozes e estudos/aprendizados, contraporem-se à 
violência ambiental e à expropriação da terra indígena que é a expropriação do próprio 
corpo e vida indígena/humana/mais que humana do planeta. Aliar-se às Línguas-Espírito e 
não apenas a projetos acadêmico-governamentais faz-se fundamental para o engajamento 
conjunto no levante, humano e mais que humano, de fortalecimento de línguas, vozes, 
sopros e gritos necessários à contraposição à destruição das línguas, vidas, memórias, 
animais, plantas e paisagens. 

Referências 

Rubim, Altaci; Bonfim, Anari; Meirelles, Sâmela (2022). Década internacional das línguas 
indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena na construção de políticas 
linguísticas. Work. Pap. Linguist. 23(2), pp.154-177.

Bonfim, Evandro (2017). Kurâ Itanro: Cosmopolítica e Língua entre os Bakairi. Revista 
Ñanduty, 5(6), pp.30-36.  

Coseriu, Eugenio (2016). La semántica en la lingüística del siglo XX: tendencias y escuelas. 
Madrid: Arco/Libros. 

Década Internacional das Línguas Indígenas (2022). Na Carta de Belém das Línguas 
dos povos indígenas do Brasil. In. Seminário Viva Língua Viva de 22/11/2022, Belém. 
Disponível em: https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 
2025.

Década Internacional das Línguas Indígenas (2023a). Diretrizes para a criação de políticas 
linguísticas para o fortalecimento das línguas indígenas no Brasil. Manaus. Disponível em: 
https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 2025

Década Internacional das Línguas Indígenas (2023b). Propostas do GT Nacional da Décadas 
das Línguas Indígenas para subsidiar o Departamento de Línguas e Memória Indígena. 
Disponível em: https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 
2025. 

Duranti, Alessandro (2009). Linguistic Anthropology: History, Ideas and Issues. In A. 
Duranti (ed.), Linguistic Anthropology: a reader. (pp.01-38). Oxford: Blackwell. 

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

275

Duranti, Alessandro (2000). Antropología lingüística. Madrid: Cambridge University Press.

Duranti, Alessandro (1997). Linguistic Anthropology. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Durazzo, Leandro. (2019). Cosmopolíticas Tuxá: conhecimentos, ritual e educação a partir 
da autodemarcação de Dzorobabé. Tese de doutorado.  PPGAS/ Universidade Federal do 
Rio Grande do Norte, Natal, RN, Brasil.

Durazzo, Leandro. (2022). O estatuto encantado das línguas indígenas: comunicação mais-
que-humana e revitalização linguística. In. C. G. Severo (ed). Políticas e direitos linguísticos: 
revisões teóricas, tema atuais e propostas didáticas (pp. 149-168). SP: Pontes Editores.

Durazzo, Leandro & Bonfim, Evandro. (2023). A área etnolinguística das línguas 
encantadas. In C. Severo & M. Buzato (ed.), Cosmopolítica e linguagem (pp.129-141). 
Araraquara: Letraria.

Franchetto, Bruna (2020). Língua(s): Cosmopolíticas, micropolíticas, macropolíticas. 
Campos, 21(1), pp. 21-36.

Gumperz, John J. (1968). The speech community. In: A. Duranti (ed.), Linguistic 
Anthropology: a reader. Oxford: Blackwell.

Hauck, Jan & Heurich, Guilherme (2018). Language in the Amerindian imagination: An 
inquiry into linguistic natures. Language & Communication, 63, pp. 01- 08. 

Hauck, Jan David (2023). A linguagem de outro jeito: as naturezas linguísticas e o desafio 
ontológico. In. C. Severo & M. Buzato (ed.), Cosmopolítica e linguagem (pp. 41-75). 
Araraquara: Letraria. 

Hymes, Dell (1964). La Sociolingüística y la etnografía del habla. In E. Ardener (ed.), 
Antropología social y lenguaje (pp.115-152). Cambridge: Cambridge University Press. 

Holbraad, Martin & Pedersen, Morten Axel (2017). The ontological turn: An anthropological 
exposition. Cambridge: Cambridge University Press. 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (2016). Guia de pesquisa e 
documentação para o INDL: patrimônio cultural e diversidade linguística / Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Brasília-DF.

Meirelles, Sâmela & Durazzo, Leandro. (2025). Spirit languages, sacred sciences. In V. 
Tavares (ed.), Researching Interculturality in Post-Colonial Contexts (pp.130-144). New 
York: Routledge.

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

276

Ramos, Danilo Paiva. (2023).  A escuta dos sopros: xamanismo e proposições ontológicas 
sobre a linguagem no Alto Rio Negro. In A. Barcelos Neto; L. Pérez-Gil & D. P. Ramos (ed.), 
Xamanismos ameríndios: expressões sensíveis e ações cosmopolíticas (pp.157-188). São 
Paulo: Hedra. 

Rodrigues, Aryon D. (1993). Línguas indígenas: 500 anos de descobertas e perdas. 
D.E.L.T.A., 9(1), pp. 83-103.

Rumsey, Alan (1990). Wording, meaning and linguistic ideology. American anthropologist, 
92, pp. 346-361.

Seki, Lucy (1999). A linguística indígena do Brasil. D.E.L.T.A., 15, pp. 257-290.

Sherzer, Joel. (1987). A Discourse-Centered Approach to Language and Culture. American 
Anthropologist, 89, pp. 295 - 309. 

Silverstein, Michael (1996). Monoglot “standard” in America. In D. Brenneis & R. Macaulay 
(ed), The Matrix of language (pp.288-306). Oxford: Westview Press.  

Viveiros de Castro, Eduardo (2004). Perspectivist Anthropology and the Method of 
Controlled Equivocation. Tipití, 2(1), pp. 03-20. 

Viveiros de Castro, Eduardo (2025). Who is afraid of the ontological wolf. The Cambridge 
Journal of Anthropology, 33(1), pp. 01-17.

Unesco (2006). Endangered Languages. The Intangible Heritage Messenger. Paris: Unesco.

Woolard, Kathryn (1991). Language ideology: issues and approaches. Pragmatics. 2(3), 
pp. 235-249.  

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Danilo Paiva Ramos



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

277

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas: questões 

de ontologia e linguagem

Resumo
Diante da situação crítica de eminente perda de extenso patrimônio linguístico e cultural 
da humanidade, foi instituída pela Assembleia Geral das Nações Unidas a Década 
Internacional das Línguas Indígenas (DILI) para o decênio 2022-2032. A DILI tem como o 
lema “Nada para nós sem nós”, afirmado na “Declaração de Los Pinos – Chapoltepek”, que 
estabelece a participação efetiva dos povos indígenas nos processos de tomada de decisão, 
consulta, planejamento e implementação como princípios norteadores da iniciativa. 
Nesse contexto, foi elaborado o Plano Nacional da Década das Línguas Indígenas que 
explica os objetivos, metas, ações e organização no Brasil, com a criação do GT Nacional 
das Línguas Indígenas e mais dois outros grupos de trabalho que chamam atenção para 
formas pouco documentadas da diversidade linguística ameríndia no país: o Português 
dos Povos Indígenas e das Línguas de Sinais Indígenas. Tomando como ponto de partida 
a proposta do GT nacional da Década Internacional das Línguas Indígenas, o presente 
trabalho busca sinalizar possibilidades de diálogo da Antropologia com a DILI através 
das perspectivas da etnografia da fala/comunicação e da abordagem ontológica nos 
estudos sobre linguagem para um entendimento do multinaturalismo e das dimensões 
cosmopolíticas envolvidas em processos de registro, retomada/revitalização linguísticas 
e documentação/fortalecimento de artes verbais indígenas.  
Palavras-chave: Línguas Indígenas; Ontologia e Linguagem; Etnografia da Fala; Década 
Internacional das Línguas Indígenas.

A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

278

Anthropology and the International Decade of Indigenous Languages: 
questions of ontology and language

Abstract
Faced with the critical situation of imminent loss of humanity’s extensive linguistic and 
cultural heritage, the United Nations General Assembly established the International 
Decade of Indigenous Languages (IDLI) for the decade 2022-2032. IDLI’s motto is “Nothing 
for us without us,” stated in the “Los Pinos-Chapoltepek Declaration,” which establishes the 
effective participation of indigenous peoples in decision-making, consultation, planning, 
and implementation processes as guiding principles of the initiative. In this context, the 
National Plan for the Decade of Indigenous Languages was drawn up, explaining the 
objectives, goals, actions and organization in Brazil, with the creation of the National 
Working Group on Indigenous Languages and two other working groups that draw 
attention to poorly documented forms of Amerindian linguistic diversity in the country: 
Indigenous Peoples’ Portuguese and Indigenous Sign Languages. Taking as a starting point, 
the proposal of the IDIL national WG, this work seeks to signal possibilities for dialogue 
between Anthropology and IDIL through the perspectives of the ethnography of speech/
communication and the ontological approach in language studies for an understanding of 
multinaturalism and the cosmopolitical dimensions involved in processes of registration, 
linguistic recovery/revitalization and documentation/strengthening of indigenous verbal 
arts.
Keywords: Indigenous Languages; Ontology and Language; Ethnography of Speaking; 
International Decade of Indigenous Languages.

Danilo Paiva Ramos


