
Retomar a língua, lutar pela terra: uma reflexão a respeito da 

língua pataxó em processo de retomada

Larissa Moreira Portugal1

Doutoranda em Antropologia Social/Universidade Federal de São Carlos

https://orcid.org/0000-0002-2615-3326

larissa.mportugal@gmail.com

Introdução

“Ensinar a língua pataxó é como lutar pela terra” – assim afirma o professor Itajá 
Braz à pesquisadora indígena Anari Bomfim (2012, p. 103) no contexto de sua dissertação 
pioneira sobre o processo de “retomada”2 da língua pataxó, denominada “patxohã”. 
Atualmente, o patxohã é ensinado na maioria das escolas indígenas desse povo, por meio 
da disciplina Língua e Cultura. Contudo, mais que uma simples comparação entre a luta 
pela terra e o ensino da língua, a afirmação parece apontar para uma conexão entre língua 
e território que está inscrita na memória e na história indígena. A afirmação nos convida, 
portanto, a refletir sobre os sentidos atribuídos a esse movimento. Ensinar a língua é como 
lutar pela terra porque, assim como o território pataxó tem sido retomado após inúmeras 
experiências de expropriação e esbulho, a língua também tem sido retomada após um 
longo processo de “silenciamento” e “adormecimento”, como se verá ao longo da reflexão.

Neste artigo, pretendo elaborar uma análise a respeito do patxohã, língua pataxó 
em processo de retomada. Parto do pressuposto de que, assim como não se pode 
compreender o silenciamento da língua deste povo – por muito tempo dada como extinta 
– sem levar em conta o despojo territorial a eles imposto, também seria um equívoco 

1	 Este artigo é fruto de uma pesquisa de doutorado em andamento, financiada pela Fundação de Amparo 
à Pesquisa do Estado de São Paulo – FAPESP (Processo 2023/07567-8).

2	 Os termos grafados com aspas e itálico correspondem a categorias utilizadas pelos Pataxó, tanto em 
português quanto na língua patxohã. A partir da sua segunda menção, porém, esses termos passam a 
ser incorporados ao texto sem o destaque gráfico.

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 215-238.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

216

refletir sobre a sua retomada linguística sem articulá-la a uma política indígena mais 
ampla. Isso porque, assim como se observa entre outros povos indígenas envolvidos em 
projetos de retomada e revitalização linguística, os Pataxó têm demonstrado que não 
buscam, necessariamente, o reconhecimento do patxohã segundo os modelos linguísticos 
convencionais e conservadores (Braz, 2016). A retomada da língua, por eles conduzida de 
maneira autônoma e coletiva, visa, antes de tudo, fortalecer e impulsionar uma política 
mais ampla pela “valorização da cultura e da identidade”, conforme argumenta Bomfim 
(2012), de modo articulado à luta por seus territórios invadidos e expropriados.  

O artigo fundamenta-se na literatura dedicada aos estudos da língua e do território 
entre os Pataxó. Quando pertinente, recorro também à minha própria experiência de 
pesquisa com esse povo, cujo tema central – seus modos de festejar e cantar – envolve o 
interesse pelos deslocamentos territoriais e pelas práticas linguísticas. Na primeira parte, 
contextualizo o território e a territorialidade pataxó, apresentando, sob uma perspectiva 
histórica, a relação entre o esbulho territorial e o silenciamento da língua. Na segunda 
seção, com base em um conjunto de pesquisas sobre a retomada linguística (Bomfim, 
2012; Santana, 2016; Braz, 2016; Cunha, 2018; Rolim, 2019; Silva, 2022; Gonçalves, 
2022), ofereço uma descrição do patxohã, enfatizando os seus efeitos nos contextos ritual, 
cotidiano e escolar. A partir disso, proponho uma leitura da língua em retomada enquanto 
um movimento inventivo e “polifônico” (Bakhtin, 1981). 

Por fim, tomo como referência tanto as retomadas territoriais no extremo sul da 
Bahia quanto proposições teóricas sobre a imbricação entre língua e território no âmbito 
de projetos linguísticos indígenas (Rubim; Bomfim; Meirelles, 2022; Durazzo & Bonfim, 
2023). Meu objetivo é demonstrar de que maneira o movimento pataxó de “luta pela terra” 
(Bomfim, 2012) se articula à sua experiência de retomada linguística, compondo, assim, 
uma política indígena criativa de reconstituição de um território – tanto geográfico quanto 
existencial3 – que tem a história e a memória do(a)s mais velho(a)s como eixo referencial. 

Do deslocamento territorial ao silenciamento da língua 

As aldeias pataxó distribuem-se pelo extremo sul da Bahia e pelo estado de Minas 
Gerais, abrangendo cerca de doze Terras Indígenas, todas em diferentes etapas do processo 
de demarcação. Dentre elas, oito situam-se no extremo sul da Bahia (nos municípios de 
Prado, Itamaraju, Porto Seguro e Santa Cruz Cabrália) enquanto quatro localizam-se em 

3	 A ideia de abordar o território em sua dimensão geográfica e existencial inspira-se na reflexão de Renato 
Sztutman (2018) sobre as experiências ameríndias de retomada e resistência. O autor desenvolve sua 
análise a partir do diálogo com a filósofa Isabelle Stengers – mais precisamente com o seu conceito 
de “reclaim”/“reativar” – que, por sua vez, reverbera em sua obra as teorias de Gilles Deleuze e Félix 
Guattari. 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

217

Minas Gerais (nos municípios de Carmésia, Itapecerica, Araçuaí e Açucena). De modo 
geral, as aldeias em Minas Gerais são habitadas por famílias pataxó que migraram após o 
“massacre” conhecido como “Fogo de 51” (que abordarei a seguir), ocorrido em 1951 na 
aldeia Barra Velha, situada em Porto Seguro, Bahia. Já uma parte significativa das aldeias 
no extremo sul da Bahia, conforme levantamento de Parra, Pinheiro e Cardoso (2017), é 
fruto das retomadas territoriais realizadas pelos Pataxó a partir de meados da década de 
19904. 

Juntamente com os Xakriabá, Krenak, Maxakali, Pataxó Hahãhãi, Tupiniquim e 
outros povos que habitam o norte de Minas Gerais, sul da Bahia e norte do Espírito Santo 
(precisamente entre os rios de Contas, Jequitinhonha e Doce), os Pataxó compõem uma 
área etnográfica denominada, na etnologia, como “Leste Etnográfico” (Melatti, 2016)5. 
Filiados ao tronco Macro-Jê e à família linguística Maxakali, desde que a sua língua 
ancestral foi “adormecida” na memória do(a)s mais velho(a)s, os Pataxó têm o “português 
local” (Bomfim, 2017), ou o chamado “português indígena” (conceito que será desdobrado 
adiante), como principal língua falada em seu cotidiano. Entretanto, desde o início do 
processo de retomada linguística, moradores de aldeias localizadas tanto na Bahia como 
em Minas Gerais, estão reaprendendo e reinserindo a língua ancestral em seu vocabulário 
diário e no ensino escolar6. 

Falo em termos de “reaprender” e “reinserir” porque, em meados do século passado, 
a língua pataxó – à semelhança de outras línguas indígenas, especialmente das regiões 
Leste e Nordeste do Brasil (Durazzo & Bonfim, 2023) – foi considerada “extinta” desde 
um prognóstico elaborado em 1939 por Čestmir Loukotka, linguista e antropólogo checo 
especialista em línguas indígenas sul americanas. De acordo com Loukotka (1939), a língua 
pataxó, sendo uma das menos conhecidas à época, provavelmente se encontrava extinta, 
e o conjunto de palavras que se tinha à disposição, a partir de três fontes documentais, 
somava apenas 95. Por outro lado, como tem demonstrado os próprios Pataxó, em 
“contraposição” (Gonçalves, 2022) ao prognóstico de Loukotka, sua língua jamais esteve 
extinta; ela estava apenas adormecida na memória do(a)s anciã(o)s devido aos violentos 

4	 Diversas aldeias pataxó em Minas Gerais também são fruto de retomadas territoriais (Gonçalves, 2022). 
Destaco apenas as retomadas no extremo sul da Bahia em razão do recorte do texto. 

5	 O Leste Etnográfico compreende os povos indígenas situados nos estados de Minas Gerais, Rio de Janeiro, 
Espírito Santo e no sul e extremo sul da Bahia (Melatti, 2016). Como apontado por Carvalho (2024), em 
dossiê recente sobre a região, essa é uma área marcada por grande diversidade cultural e linguística, 
com povos majoritariamente filiados ao tronco Macro-Jê, embora também estejam presentes grupos 
do tronco Tupi, além de falantes de línguas não classificadas, que compartilham vínculos históricos, 
linguísticos e cosmológicos.

6	 Observa-se, contudo, que essa retomada se expressa de formas distintas, resultando em um processo 
de variação linguística entre as aldeias dos dois estados (Conceição, 2016).

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

218

e sistemáticos episódios vivenciados desde o primeiro contato com os “ĩdxihy” [brancos], 
que os fez silenciá-la.

Neste ponto, cabe mencionar, segundo apontam os registros históricos e etnológicos 
(Wied-Newuied, 1989; Carvalho, 1977; Sampaio, 2000), que o domínio territorial dos 
Pataxó sempre correspondeu à faixa do atual extremo sul baiano, embora a sua presença 
tenha sido registrada, desde o século XVI, entre o rio João de Tiba, em Santa Cruz Cabrália, 
e a margem norte do rio São Mateus (ou Cricaré), no atual estado do Espírito Santo. Isso 
se deve ao fato de que, assim como outros grupos indígenas que viviam na região – como 
os Monoxó, Kutatoi, Maxakali, Makoni, Kopoxó e Panhame – e apresentavam intensa 
mobilidade, os Pataxó habitavam um amplo território que se estendia do litoral baiano até 
os chamados Sertões do Leste, passando pelos interflúvios e pelas áreas de mata atlântica. 

Além disso, indícios arqueológicos e etnológicos sustentam a hipótese de uma 
“unidade sociológica” entre os Pataxó e esses outros povos, respaldada em fatores como 
a semelhança organizacional, cultural e linguística. Tais hipóteses também sugerem 
que esses grupos eram aliados em contexto de guerra contra os Borum [denominados 
genericamente como Botocudos], que dominavam a bacia do rio Mucuri e o sul do médio 
Rio Doce (Paraíso, 1994). Sobre as formas pataxó de habitar e se relacionar com outros 
povos, o professor e pesquisador indígena Uilding Braz descreve: 

Antes da chegada dos não indígenas, nosso povo vivia livre pelas grandes 
matas em busca de caças, coletando frutas, procurando lugares próximos 
a rios para a captura de peixes. Passavam um bom tempo pelas matas e 
depois iam descendo para o litoral [...]. Assim, andavam por toda aquela 
mata delimitando e fiscalizando, de certa forma, o território. Nessas 
caminhadas se encontravam com outros povos, dentre os quais estão 
os ihnûy (irmãos) Maxakali, com os quais faziam alianças temporárias, 
e os nossos arquirrivais Botokudos, com os quais guerreavam junto aos 
Maxakali (Braz, 2016, p. 14).

Entretanto, no final do século XVIII e início do século XIX, a maioria da população 
indígena desta região já se encontrava “sedentarizada” no entorno das vilas coloniais 
costeiras (Carvalho; 1977; Grünewald, 1999; Sampaio, 2000), criadas para operar como 
“mecanismo viabilizador” do “programa civilizacional” (Cancela, 2015), submetendo as 
populações indígenas por meio da repressão de costumes, do trabalho para os brancos, 
da conversão ao catolicismo e da imposição da língua portuguesa7. Soma-se a isso que, em 

7	 Todavia, de acordo com o historiador Francisco Cancela (2015), o processo de sedentarização não foi 
vivenciado de forma passiva pelas populações indígenas. Apesar da repressão contra o uso das línguas 
nativas e a realização de festas e rituais, os indígenas criaram formas de burlar o esquema de vigilância 
colonial nesses espaços. Dessa forma, marcaram no processo de ocupação seus próprios códigos e 
signos por meio de traços da língua, saberes e costumes, além de terem vivenciado trocas culturais 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

219

razão das constantes reclamações dos moradores dessas vilas, que atribuíam aos indígenas 
os constantes ataques às suas casas e plantações, o Presidente da Província da Bahia 
determinou, em 1861, o aldeamento compulsório de todos os grupos indígenas da região 
em uma única aldeia localizada entre os rios Caraíva e Corumbau, no atual município de 
Porto Seguro (Carvalho, 1977). O objetivo era liberar a área para a expansão econômica e 
civilizar os considerados “índios hostis e selvagens”, que dificultavam o avanço colonial ao 
continuarem habitando as matas entre os estados de Minas Gerais e Bahia, nas imediações 
do Monte Pascoal. 

Nesse aldeamento, embora tenham sido reunidas frações de diferentes povos 
– como os Maxakali, Borum, Tupiniquim e Kamakã-meniã, além de indígenas que já 
habitavam as vilas – o etnônimo pataxó prevaleceu, tanto pelo seu maior contingente 
populacional quanto pelo fato da área incidir em território tradicionalmente ocupado 
por este povo (Carvalho, 1977). Denominada, primeiro, aldeia Bom Jardim, mais tarde foi 
nomeada Barra Velha, sendo atualmente reconhecida pelos Pataxó como sua “aldeia-mãe”, 
por dela ter se originado a maioria dos seus “troncos velhos” [famílias mais antigas] como 
grande parte de suas tradições (Sotto-Maior, 2007).

Uma vez aldeados em Barra Velha, os Pataxó permaneceram até o século XX 
relativamente isolados do contato com os brancos. A exceção eram as relações mantidas 
com pescadores, agentes religiosos e pequenos comerciantes de vilas circunvizinhas, como 
Caraíva e Corumbau, com os quais trocavam artefatos, farinha de mandioca, peixe e piaçava 
da mata, ou quando faziam viagens a esses e outros vilarejos, também próximos, para 
participarem de missas e festejos católicos (Carvalho, 1977; Grünewald, 1999; Sampaio 
2000). Nesse período “viviam sossegados” entre os “taputary” [parentes], praticando suas 
festas e seus rituais, e realizando atividades cotidianas, como a pesca, a coleta de mariscos, 
a extração de vegetais e o cultivo de roças (Souza, 2012). Além disso, mantinham relações 
de troca e comércio com outros grupos indígenas, por eles denominados “tapuya” [índios 
bravos], possivelmente os Maxakali, que incursionavam no litoral, vindos do interior das 
matas (Bomfim, 2012). 

No entanto, em 1943, foi iniciado um projeto de criação de uma Unidade de 
Conservação e Preservação Integral (doravante Parque Nacional do Monte Pascoal) no 
local reputado como o ponto exato do suposto “descobrimento” do Brasil8. A proposta, que 
previa a incorporação da aldeia Barra Velha e a derradeira “civilização” territorial da região, 

e linguísticas com outros grupos que formavam a população local, incluindo indígenas de diferentes 
origens e grupos africanos. 

8	 Embora o projeto de criação date de 1943 (Decreto nº 12.729 de 19 de abril de 1943), sua implantação 
só ocorreu, de fato, em 1961, com o Decreto nº 242 de 29 de novembro de 1961.

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

220

com a consequente retirada dos Pataxó daquela área, resultou, em 1951, no massacre 
conhecido como Fogo de 51. O episódio, fartamente analisado pela literatura etnológica, e 
definido por Carvalho (2009) nos termos de um “evento crítico” – ou seja, como “quebra” 
do cotidiano, no sentido proposto por Veena Das – continua sendo rememorado pelos 
Pataxó até os dias atuais como um tempo de “guerra” e “sofrimento” (Gonçalves, 2022). 
Afinal, tratou-se de um evento marcado pela ação violenta da polícia baiana, que atacou 
Barra Velha, causando mortes, tortura e perseguição contra homens, mulheres e crianças, 
e culminando em uma profunda desarticulação social com a dispersão e diáspora indígena.

A partir desse episódio, as famílias pataxó seguiram caminhos diversos, vivenciando 
experiências distintas com a alteridade (Souza, 2012; Cardoso, 2016). Algumas se 
refugiaram nas matas ou abriram novos lugares no extremo sul da Bahia; outras 
perambularam por cidades ou buscaram moradia e trabalho em fazendas próximas como 
estratégia de sobrevivência, o que, em muitos casos, resultou em alianças e casamentos 
com não-indígenas (Grossi, 2004; Sampaio, 2000)9. Já outras alcançaram o Estado de Minas 
Gerais, onde fundaram novas aldeias, ou se uniram aos Maxakali, com quem possuíam 
afinidades sociais e linguísticas. Nessa conjuntura, embora parte das famílias Pataxó tenha 
retornado para Barra Velha nos anos seguintes, permanecendo na região mesmo diante 
dos conflitos com a gestão do Parque Nacional do Monte Pascoal, que as proibiam de 
cultivar roças e usufruir do território, é importante fazer algumas observações. Conforme 
demonstram algumas pesquisas (Carvalho, 1977; Sampaio, 2000; Bomfim, 2012; Cardoso, 
2016; Braz, 2016; Rolim, 2019; Gonçalves, 2022), este conjunto de acontecimentos não 
resultou apenas em um esbulho territorial, mas também em uma forte “supressão” do 
seu universo simbólico (Rolim, 2019), pois à medida que se deu a expropriação dos seus 
territórios, também se deu a negação da sua “identidade” e “cultura”. 

Como consequência, além de manterem a partir daí um contato permanente com 
os brancos, sendo obrigados a conviver com as formas não-indígenas de gestão territorial, 
os Pataxó passaram a “esconder sua identidade étnica, aceitando a denominação genérica 
de caboclos” (Silva, 2022). Junto a isso, foram silenciando a língua e incorporando o 
português como estratégia de sobrevivência e resistência em um contexto de sofrimento 
e perseguição (Bomfim, 2012, p. 33). Ariane Santos (2016), em sua pesquisa sobre a 
“oralidade pataxó através dos tempos”, demonstra como o silenciamento da língua do 
seu povo, e a consequente incorporação do português, relaciona-se diretamente com a 
expropriação territorial: 

9	 Pesquisas indicam que as relações de aliança, troca e casamento entre os Pataxó e populações negras 
da região se intensificaram a partir da diáspora provocada pelo Fogo de 51 (Carvalho, 1977; Cardoso, 
2016; Grossi, 2004).

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

221

Os pataxó de Barra Velha foram violentamente massacrados, mortos, 
dizimados, expropriados de suas terras, foram obrigados a se abrigarem 
na mata ou mudarem de território [...] Ficamos impedidos de andar 
livremente por nosso território, não podíamos fazer nossa roça para 
nossa subsistência [...] Nessa época, meu povo foi forçado e foi obrigado 
a deixar de falar nosso idioma originário, os não índios diziam que iam 
cortar as nossas línguas se comunicássemos por ele. Então nós tivemos 
que aprender a falar o português [...] Portanto, ao longo dos anos, o 
português passou a ser nossa primeira língua [...] não porque escolhemos, 
mas porque fomos forçados a falá-lo em nosso cotidiano (Santos, 2016, p. 
14).

Não obstante, como argumenta Anari Bomfim (2012), o cenário de violência e 
dispersão imposto aos Pataxó, longe de aniquilar por completo a sua língua, fazendo-a 
desaparecer, acabou sendo a causa de sua reconfiguração, pois mesmo diante de um 
processo de opressão, ela deixou de ser plenamente praticada no cotidiano, mas não 
desapareceu. Pelo contrário, “sobreviveu adormecida” na memória do(a)s mais velho(a)s, 
sendo preservada em vocábulos e cantos que se mesclaram a um português “indigenizado”, 
resultado da “apropriação” e “ressignificação” linguística dos indígenas diante do 
silenciamento de suas línguas ancestrais (Gorete Neto, 2022)10. Tanto que, apesar das 
sistemáticas violências, a língua outrora silenciada está sendo reativada e fortalecida 
por meio de um esforço coletivo promovido desde 1998 por um grupo de pesquisadores 
e professores pataxó. Denominado, mais tarde, Atxohã, o grupo iniciou um projeto de 
imersão na língua, cultura e história do seu povo a fim de “inteirar” – isto é, juntar para 
fazer crescer – a língua que estava adormecida na memória do(a)s anciã(os) (Bomfim, 
2012, p. 22). Esta língua passou, então, a ser denominada Patxohã [língua de guerreiro].

Retomar a língua: fortalecer a cultura e a identidade pataxó

Muito embora seja caracterizada por alguns como uma experiência “pioneira” de 
retomada linguística (Franchetto, 2020, p. 30) devido às singularidades em sua gênese e 
em seu desenvolvimento, o caso do patxohã, como se sabe, não consiste no único exemplo 
de projeto de revitalização e retomada de língua nas terras baixas da América do Sul. Em 
um artigo recente, Leandro Durazzo e Evandro Bonfim (2023) apontam que projetos 
linguísticos semelhantes têm sido promovidos por uma quantidade significativa de povos 

10	 Para a linguista Maria Gorete Neto (2022, p. 218), a “indigenização” da língua portuguesa, observada 
entre muitos povos indígenas no Brasil, carrega marcas dos saberes coletivos, das línguas ancestrais, 
das histórias, trajetórias e cosmologias de cada povo, manifestando-se a níveis estruturais, no léxico, na 
oralidade e também em produções textuais escritas. Nos últimos anos, o tema tem ganhado visibilidade 
sobretudo pela crescente presença de estudantes indígenas nas universidades (ver, por exemplo, 
Rodrigues, 2018). 

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

222

indígenas que, no século passado, quando não tiveram suas línguas consideradas extintas, 
perceberam que seus idiomas estavam pouco a pouco deixando de ser falados. A maioria 
desses povos, dentre os quais os Tuxá, Kiriri, Anacé, Tapeba, Pankararu, Tupinambá, 
Xakriabá e Puri são alguns exemplos, habitam principalmente o Leste e o Nordeste do 
Brasil, mas também se observam iniciativas como essa em outras partes do país, como 
é o caso do povo Kokama, no Estado do Amazonas (Rubim, 2016). Além disso, alguns 
desses coletivos têm afirmado com veemência que os “encantados” – entidades espirituais 
centrais na cosmologia de diversos povos indígenas das Terras Baixas da América do 
Sul – são os verdadeiros protagonistas e impulsionadores das experiências de retomada 
e revitalização linguística, reconhecendo-os como “mestres” ou “donos” das línguas 
ancestrais. Nesse caso, a atividade de transmissão e tradução das chamadas “línguas 
encantadas” tem sido desempenhada por sujeitos “especialistas”, como os pajés, ou outras 
pessoas consideradas experientes na comunicação ritual com esses seres (Durazzo & 
Bonfim, 2023). 

Entre os Pataxó, embora os “encantados” também ocupem lugar importante em sua 
cosmologia, atuando como “auxiliares” em diversos âmbitos da vida, seja no cotidiano ou 
nas lutas políticas (Grossi, 2008; Cardoso, 2016; Gonçalves, 2022; Portugal, 2022)11, não 
há, ao menos inicialmente, uma associação entre essas entidades e a origem da retomada 
linguística. Porém, reconhecer que não há uma associação a priori não significa afirmar que 
inexista uma conexão a posteriori. Na verdade, é possível que a partir da retomada, o patxohã 
tenha multiplicado e intensificado formas de comunicação entre humanos e encantados. 
Um exemplo expressivo dessa multiplicação é o que se observa no caso do “Awê”, ritual 
inicialmente associado aos encontros com outros grupos indígenas que incursionavam 
pelo litoral do território Barra Velha (Bomfim, 2012, p. 35) e, posteriormente, mobilizado 
como prática de “representação cultural” em contextos interétnicos com não indígenas 
(Grünewald, 1999). Se, em suas primeiras formas, os cantos do Awê eram prevalentemente 
entoados no mencionado português indígena, com poucas palavras na língua pataxó, 
desde o início da retomada linguística a situação tem se transformado. A partir de então, 
esse ritual – que hoje em dia recebe outras designações, como “Dawê”, na aldeia Barra 
Velha – além de ser realizado cada vez mais em contextos internos às comunidades, 
passou a incluir um conjunto significativo de cantos em patxohã, presenciando, também, 
um aumento considerável na manifestação de encantados (Nascimento, 2018)12.

11	 Na cosmologia pataxó, os encantados podem ser tanto espíritos que tiveram origem em tempos míticos, 
quanto os espíritos de parentes, homens e mulheres, que na hora da morte se encantaram.

12	 Vale destacar que os sonhos e a incorporação (ou “encaboclamento”, como denominam) são as 
duas principais vias de comunicação entre os Pataxó e os encantados. As incorporações ocorrem, 
geralmente, em contextos rituais, como no Awê, mas também em ocasiões festivas, como nos “sambas” 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

223

Desse modo, ainda que o caso dos Pataxó não seja o único exemplo de retomada 
linguística entre os povos indígenas, pode-se afirmar, de acordo com Anari Bomfim 
(2012), que este tem sido um caso reconhecido por pesquisadores indígenas e não 
indígenas, linguistas e antropólogos, como uma experiência não somente pioneira, mas 
também inovadora. Isso por dois motivos. Primeiramente, porque, quando iniciaram os 
estudos para a recuperação da língua, os Pataxó optaram por conduzir o projeto de forma 
independente, sem o auxílio de linguistas não indígenas. Desde o início, a proposta foi 
concebida como um compromisso assumido pelo próprio povo, que desejava conduzir 
a tarefa de maneira coletiva e “autônoma”, em consonância com a realidade e o jeito de 
ser Pataxó. Por outro lado, a escolha também esteve relacionada ao fato de que, no início, 
houve certo “descrédito” por parte de linguistas vinculados a abordagens conservadoras, 
que em parte não “levavam a sério” a possibilidade de uma língua considerada “extinta” 
ser retomada (Bomfim 2012, p. 73-76)13. 

Sendo assim, foi com o apoio do Conselho de Caciques14 e associações indígenas 
locais, que o grupo Atxohã deu início, em 1998, a um trabalho autônomo e independente 
de resgate linguístico por meio da criação do projeto intitulado “Projeto de  Pesquisa e 
Documentação da Língua e Cultura Pataxó”. À época, como se discutirá adiante, os Pataxó 
viviam um período de intensa mobilização pela recuperação dos seus territórios no 
extremo sul da Bahia, de modo que já se observava uma “preocupação”, por parte das 
lideranças e do(a)s mais velho(a)s, com a “valorização” da cultura e da identidade indígena, 
especialmente os rituais, artefatos, pinturas, adornos e a língua15, como estratégia de 
“fortalecimento” da luta territorial (Bomfim, 2017, p. 307). 

Quanto ao cenário sociolinguístico que aqui nos interessa, observou-se, naquele 
momento, o seguinte quadro: a presença de uma geração mais antiga – como o velho 
Tururim e as velhas Vicentina e Zabelê, considerados os “últimos falantes”16 – que ainda 

– festejos realizados em diversas aldeias no extremo sul da Bahia, durante os dias dedicados aos santos 
católicos dos quais as famílias indígenas se consideram “devotas”. Nessas festas, além de receberem os 
encantados, os indígenas cantam um gênero musical local de nome homônimo (“samba”), que apresenta 
semelhanças, mas também diferenças, em relação ao Awê. Com base em minha experiência de pesquisa 
junto aos Pataxó, percebo que, embora atualmente se registre a presença de diversos cantos na língua 
patxohã, o português indígena ainda se mantém como principal língua de referência nos sambas.

13	 As abordagens linguísticas às quais os Pataxó se referem são os modelos estruturalistas que tomam a 
língua como um objeto de estudo central, mas ignoram as suas relações com a cultura, a identidade e a 
ideologia (ver Bomfim, 2012; Braz, 2016). 

14	 Organização supra-aldeã formada em 1995 por lideranças Pataxó e Pataxó Hãhãhai, com o objetivo de 
tratar de temas politicamente relevantes em uma escala mais ampla (ver Cardoso, 2016).

15	  A respeito do conceito de cultura como uma categoria mobilizada pelos Pataxó em um sentido político, 
especulativo e reflexivo ver Pedreira (2013) e Cardoso et. al. (2019)

16	 Tururim Ferreira, Vicentina Ferreira e Zabelê Ferreira são reconhecidos como os últimos falantes 
da língua ancestral pataxó. Conhecidos como o(a)s “línguas” – termo dado àqueles que atuavam 
como mediadores linguísticos em contextos de contato, seja com outros indígenas ou não indígenas 

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

224

conservava fragmentos da língua, e a utilizava esporadicamente por meio de cantos 
e da verbalização de algumas frases, mesclando o português (marcado por um ritmo 
“arrastado” e “descansado”, no nível “prosódico”) com elementos da língua indígena 
(Bomfim, 2012, p. 49). Havia também uma geração intermediária – como Kanatyó, Patxyó, 
Maria Coruja, Anaíde e Arawê, entre outros – que detinha conhecimento de cantos e frases 
criados a partir das palavras aprendidas com o(a)s mais velho(a)s. E por fim, a geração 
do Atxohã, que, movida pelo desejo de “valorizar” e “fortalecer” a cultura pataxó em um 
contexto de forte mobilização pelo território, se apropriou dessas palavras “soltas”, bem 
como das frases e dos cantos preservados, com o intuito de “inteirar” a “metade” da língua, 
ampliando o léxico e “recriando” novos termos a partir dos fonemas p, a, xô recorrentes 
nas palavras que detinham  (Bomfim, 2012, p. 59). 

Utilizando gravadores e máquinas fotográficas, o grupo passou, assim, a realizar 
incursões em diversas aldeias pataxó para escutar atentamente o(a)s anciã(o)s – figuras 
de suma importância, tanto para que a língua, durante todo esse tempo, não fosse 
completamente esquecida, quanto para que ela se mantivesse viva na memória coletiva, 
podendo ser fortalecida, anos mais tarde, a partir do trabalho de retomada promovido 
pela geração mais jovem. Contudo, vale mencionar que além das visitas às aldeias, o grupo 
realizou uma imersão significativa em registros históricos, linguísticos e etnológicos 
sobre a língua pataxó (Bomfim, 2012, p. 75). Dentre esses registros, merece destaque, por 
exemplo, o “encontro” (Cardoso et. al., 2019) dos Pataxó com a obra Viagem ao Brasil, do 
naturalista alemão Maximiliano de Wied-Neuwied, publicada pela primeira vez em 1820, 
que consta como um dos documentos etnológicos mais antigos sobre os “costumes” e as 
“línguas” dos povos indígenas do Leste do Brasil, incluindo os Pataxó. 

Juntamente ao glossário de Wied-Neuwied, foram considerados os registros de Curt 
Nimuendaju, Čestmir Loukotka, Pedro Agostinho, Greg Urban e Aracy Lopes, dentre outros 
viajantes, linguistas e antropólogos que, somados à memória do(a)s mais velho(a)s, foram 
de extrema relevância para a pesquisa, pois serviram como materiais “complementares” 
ao trabalho de campo realizado nas comunidades (Bomfim, 2012, p. 33). Em relação a 
tais fontes escritas, é interessante observar que, embora nelas tenham sido identificadas 
palavras associadas tanto ao tronco linguístico Macro-Jê quanto ao Tupi – levando em 
conta a relação histórica dos Pataxó com povos de origem tupi, sobretudo os Tupiniquim e 
Tupinambá (Bomfim, 2017) – inicialmente foram coletadas apenas palavras reconhecidas 
pelo(a)s anciã(o)s, bem como termos identificados como pertencentes à língua pataxó, o 
que demonstra a primazia conferida à memória do(a)s mais velho(a)s.

(Bomfim, 2012) – vivenciaram o episódio do Fogo de 51, e foram importantes lideranças na luta pelo 
reconhecimento territorial, pela conquista de direitos, e no processo de retomada da língua pataxó. 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

225

Entretanto, como no percurso da pesquisa os pesquisadores do Atxohã também 
realizaram expedições aos Maxakali, que vivem em Minas Gerais, no objetivo de analisar e 
comparar palavras da língua maxakali, isso resultou na averiguação de que uma quantidade 
significativa de vocábulos conservados pelo(a)s mais velho(a)s também eram faladas 
por outros povos, como os Maxakali e Botocudo, com os quais os Pataxó mantiveram um 
permanente intercâmbio social e linguístico, por meio das relações de aliança e guerra 
(Sotto-Maior, 2007). Por essa razão, conforme argumentam pesquisadores que analisam 
o processo de retomada do patxohã (Bomfim, 2012; Silva, 2022; Gonçalves, 2022), 
não é possível determinar com precisão se as palavras preservadas pelo(a)s anciã(o)s 
são empréstimos linguísticos provenientes desses povos, ou se foram os Pataxó que as 
transmitiram a eles. Segundo Bomfim (2012):

A língua pataxó conhecida pelos mais velhos também foi resultado do 
processo de relações de contato interétnico [...] desde antigamente, já que 
identificamos vocábulos também encontrados nas línguas desses povos 
com que os pataxós mantinham contato, os quais passaram a ser parte 
do vocabulário pataxó, constituindo também como elemento linguístico 
identitário, como percebemos na fala dos mais velhos e do próprio povo 
hoje [...] Como, por exemplo, a palavra miãga, jokana, jõpek, kuparaka, que 
também são faladas pelo povo Pataxó (Bomfim 2012, p. 50-76).

Aliás, como aponta a literatura etnológica (Carvalho, 1977; Sampaio, 2000; 
Grünewald, 1999), desde a sua criação, em 1861, a aldeia Barra Velha foi ela mesma um 
ponto de encontro entre diferentes povos, pois além de reunir frações de diferentes grupos 
indígenas, tornou-se local de passagem para outros tantos, indígenas e não indígenas, 
que habitavam as matas do Leste e transitavam pela região litorânea. Portanto, ainda que 
parte das palavras faladas pelos Pataxó tenha sido emprésticos linguísticos de outros 
povos, o que se destaca é o fato de que tais vocábulos se mantiveram vivos e conservados 
na memória do(a)s mais velho(a)s, mesmo com uso esporádico, e agora estão compondo 
o léxico do patxohã. O vocabulário, que inicialmente contava com apenas 200 palavras, foi 
ampliado no processo de inteiramento e hoje reúne cerca de 2.500 termos, além de frases 
registradas em cartilhas e outros materiais didáticos, que foram incorporados às escolas 
indígenas e passaram a circular no cotidiano das comunidades. Apesar da proximidade 
lexical com a língua maxakali, essas frases seguem majoritariamente a estrutura sintática 
da língua portuguesa, devido à proximidade que já tinham os Pataxó, adultos e jovens, 
com a estrutura gramatical desta língua (Bomfim, 2012, p. 76-78). 

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

226

Outro aspecto relevante é que, embora as gerações mais velhas tenham sido 
fundamentais para o início da retomada linguística, ao longo do tempo jovens e crianças 
passaram a desempenhar um papel igualmente decisivo na socialização e na difusão do 
patxohã. Nesse contexto, as escolas da comunidade, concebidas como espaços de produção 
de conhecimento articulados ao “resgate” e ao “fortalecimento” da cultura, tornaram-se 
importantes aliadas no ensino da língua, hoje integrada ao currículo escolar por meio da 
disciplina Língua e Cultura (Bomfim, 2012, p. 83)17. Ministrada, de forma indispensável, por 
professores pataxó – muitos deles formados em magistérios e licenciaturas interculturais 
de diversas universidades do país – a disciplina utiliza materiais produzidos pelo grupo 
Atxohã, organizando-se em torno de tópicos complementares, como história da língua, 
gramática, leitura, escrita e oralidade (Braz, 2016; Cunha, 2018). Para além do conteúdo 
propriamente linguístico, o componente consolidou-se como um lócus de vivência e 
transmissão dos conhecimentos tradicionais em sentido mais amplo, abrangendo rituais, 
grafismos, pinturas, adereços corporais, práticas de caça e pesca e, ainda, a produção e 
o aprendizado de cantos – muitos dos quais são entoados no já mencionado ritual Awê, 
tanto em contextos internos às comunidades quanto em ocasiões de “representação” da 
cultura para o exterior (Santana, 2016). 

Nesse sentido, como argumenta a linguista América Lúcia Silva César (2011), a 
presença do patxohã nas escolas também evidencia o seu potencial para o movimento de 
“retomada” da escola indígena e para a construção de uma educação escolar específica 
e diferenciada, articulada com práticas próprias da educação indígena. Um exemplo 
expressivo desse movimento é o que Gomes de Souza (2001, p. 51) observou a partir 
dos anos 2000, quando o(a)s anciã(o)s passaram a ocupar lugar de destaque nas escolas 
pataxó, tendo suas histórias reconhecidas como um “poderoso instrumento” para o 
ensino e fortalecimento da “cultura” e da “identidade” indígena. A autora destaca, ainda, 
que ao mobilizarem as narrativas sobre as práticas, os saberes e os modos de viver dos 
“antigos”, é comum o(a)s mais velho(a)s evocarem, também, os episódios de violência 
que marcaram a diáspora e o silenciamento da língua indígena. Assim, o ato de relembrar 
o passado – especialmente os “tempos de sofrimento” – foram adquirindo um caráter 
político-educativo no espaço escolar, com potencial formativo para as gerações mais 
novas, e contribuindo com o processo de retomada linguística. 

Dessa forma, mais do que um sistema acabado e fechado em si, a língua patxohã 
parece configurar-se como um movimento inventivo por meio do qual diferentes gerações 
estão se mobilizando e vivenciando novos discursos, experiências e relações. Pode-se 

17	 No cotidiano nas aldeias, a disciplina também é chamada simplesmente de “Patxohã”, de modo que os 
professores que a ministram são referidos como “professores de Patxohã”. 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

227

dizer, também, que se trata de uma verdadeira “engenharia sociolinguística” (Franchetto, 
2020), que tem a “autoria” (César, 2011) e a “autonomia” (Gorete Neto, 2022) como 
características fundantes, mas sem perder de vista a “polifonia” – em suas dimensões 
relacional, heterogênea, dialógica e contínua, nos termos propostos por Bakhtin 
(1981). Até porque não se pode desconsiderar a variedade de registros etnológicos e 
historiográficos nos quais o grupo se debruçou, tampouco as interações linguísticas que os 
Pataxó estabeleceram historicamente com outros povos. Todos esses elementos conferem 
ao patxohã o caráter polifônico aqui referido ou, nas palavras de Silva (2022, p. 20), o 
atributo de uma “maquinaria híbrida”, visto que a sua existência e “inteiramento” só têm 
sido possíveis a partir dos intercâmbios e “fluxos linguísticos” intrínsecos à sua história. 

Isso implica afirmar que a retomada da língua estabelece uma ponte entre o 
passado e o presente indígena, sem, contudo, ignorar as rupturas e mudanças históricas 
(Gow, 1991). Ao se desvincularem da concepção de língua como um sistema acabado e 
em estado de pureza, os Pataxó abriram a possibilidade para reconstruí-la a partir dos 
seus próprios modos de saber e fazer: incorporando a história e a memória do(a)s mais 
velho(a)s, bem como as transformações produzidas pelos fluxos territoriais e linguísticos. 
Ademais, seguindo o que sugere Eduardo Rolim (2019), o patxohã pode ser compreendido 
como um “processo de apropriação coletiva sobre conhecimentos linguísticos de matrizes 
diferentes”, os quais foram “deglutidos e atrelados a uma sistematização de elaboração e 
ressignificação, reprodução e reconstrução” (Rolim, 2019, p. 199). Daí resulta uma língua 
que, embora silenciada e adormecida, pôde ser reativada e colocada em constante processo 
de criação, reconstrução e revisão, com novas palavras sendo criadas e incorporadas à 
vida ritual, cotidiana e escolar das comunidades a partir de diferentes matrizes, fontes e 
registros. 

Mas há mais, porque, como demonstram os Pataxó, o movimento de retomada 
linguística deve ser compreendido no contexto de uma política indígena mais ampla, 
à medida que também emerge como um movimento de resistência aos modelos 
colonizadores, responsáveis pelo esbulho tanto das línguas indígenas quanto de seus 
territórios e territorialidades. E é justamente por estar vinculada a uma política mais 
ampla que a dimensão territorial, e sua reconstituição, não pode ser dissociada desta 
reflexão (Bomfim, 2017). 

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

228

Lutar pela terra: reabitar os lugares dos antigos

Segundo apontam as linguistas indígenas Altaci Kokama, Anari Bomfim e Sâmella 
Meirelles (2022, p. 156-157), principais articuladoras do Grupo de Trabalho Nacional da 
Década Internacional das Línguas Indígenas18, apesar da expressiva diversidade de línguas 
faladas pelos povos indígenas no Brasil, nunca houve, por parte do Estado brasileiro, 
um esforço voltado à construção de políticas linguísticas para o seu fortalecimento e 
valorização. O que se observa, ao contrário, é uma trajetória historicamente marcada 
pelo apagamento, pela “homogeneização” e “valorização” da língua portuguesa, tida como 
hegemônica, em “detrimento” das demais práticas linguísticas. Tal trajetória, conduzida por 
uma ideologia “monolíngue”, consolidou uma sistemática desvalorização da pluralidade 
linguística existente no país, resultando na invisibilização das línguas indígenas e em um 
cenário sociolinguístico consequentemente “assimétrico” e “desigual”.

Entretanto, se por um lado o quadro desigual, amplamente debatido no contexto 
contemporâneo das políticas linguísticas, é resultado direto da violenta experiência 
colonial, que “usurpou os espaços” de uso e transmissão das línguas ancestrais, por outro, 
é fundamental reconhecer os diversos “caminhos de volta” realizados pelos coletivos 
indígenas. Apesar dos prognósticos de extinção, esses grupos têm protagonizado, nas 
últimas décadas, importantes iniciativas políticas para “ressignificar” e “reinscrever” as 
línguas indígenas no cenário sociolinguístico (Rubim, Bomfim & Meirelles, p. 158-159). 
Mas, ao percorrerem tais caminhos, torna-se evidente que as línguas ancestrais, mais do 
que sistemas abstratos e regidos por regras invisíveis, na verdade integram ontologias 
próprias, fundamentadas na ancestralidade, na vida comunitária e, sobretudo, no território 
– junto às múltiplas formas de vida que nele coexistem. 

Por essa razão, conforme propõem Durazzo e Bonfim (2023, p. 134-136), os territórios 
indígenas devem ser compreendidos como verdadeiros “documentos linguísticos”, por 
constituírem o “centro da experiência indígena de aprendizado linguístico”, e expressarem 
um “profundo emaranhado” entre língua, cosmologia, memória, temporalidades e 
formas de habitar a terra. Pode-se dizer, ainda, que, ao destacar a conexão entre língua e 
território, as ontologias ameríndias revelam o quão fundamental é a proteção efetiva dos 
territórios. Pois sem que os seus lugares sejam devidamente reconhecidos e demarcados, 
não é possível avançar de maneira consistente em projetos de revitalização e retomada 
linguística, como também destacam Rubim, Bomfim e Meirelles (2022):
18	 De modo geral, a Década Internacional das Línguas Indígenas foi instituída, em 2019, pela Assembleia 

Geral da Organização das Nações Unidas, como desdobramento de um conjunto de ações para a 
promoção dos direitos linguísticos indígenas. Seu objetivo central é a formulação e implementação 
de políticas públicas visando a salvaguarda da diversidade linguística dos povos indígenas (Rubim, 
Bomfim & Meirelles, 2022).

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

229

[...] A relação entre língua e território deve ser considerada em qualquer 
construção e implementação de políticas linguísticas. Essas relações 
vêm ao encontro da importante compreensão de que sem a garantia 
da demarcação dos territórios e dos modos de vida próprios dos povos 
indígenas, constantemente ameaçados pelo Estado brasileiro, não 
podemos avançar muito nos projetos de revitalização e retomada de 
línguas indígenas (Rubim, Bomfim & Meirelles, 2022 p. 16)

Diante disso, as propostas para a valorização e preservação das línguas indígenas 
têm sido formuladas no sentido de “levar a sério” as formas ameríndias de elaborar 
outros sentidos sobre língua e linguagem. De acordo com as autoras, o “conceito de 
língua(gem), nesse contexto, difere da própria noção de língua como mera “ferramenta 
de comunicação” ou instrumento de representação do real, expressando-se, em vez disso, 
como uma “política de vida”, que escapa às ideologias hierarquizantes e homogeneizadoras, 
historicamente marcadas pela supressão da diversidade linguística e territorial dos 
povos indígenas. Com base nessa concepção – distinta dos pressupostos fundados na 
“disciplinarização” e no “pensamento cartesiano” (Rubim, Bomfim & Meirelles, 2022, p. 
169-170) – a interdependência entre língua e território reflete uma ontologia relacional 
em que esses domínios se implicam mutuamente, porque fazem parte de uma mesma 
matriz de existência.

Não por acaso, desde o início da retomada linguística promovida pelo Atxohã, a 
língua patxohã tem sido mobilizada como uma ferramenta política fundamental para a 
afirmação e o fortalecimento da cultura e identidade pataxó. Além disso, é recorrente 
no discurso indígena a ideia de que não se pode falar de língua sem falar de território, 
ou mesmo desconectar a retomada da língua da luta pela terra (Bomfim, 2017). Afinal, 
sendo a mobilização em torno do território a principal expressão da política pataxó 
(Parra, Pinheiro & Cardoso, 2017; Kurowicka, 2024), pode-se dizer que o “valor simbólico, 
ideológico e político” (Bomfim 2012, p. 103) atribuído ao patxohã, associa-se a uma 
“forma metonímica” de expressar a luta pela vida que, no limite, é imanente à luta pela 
terra (Rolim, 2019, p. 99). 

Especialmente ilustrativo dessa conexão é o fato de que a própria criação do grupo 
de pesquisadores e professores pataxó se deu no contexto de um conjunto de retomadas 
territoriais ocorridas no extremo sul da Bahia (Bomfim, 2012, p. 68). Iniciadas na metade 
da década de 1990, elas atingiram seu ápice em agosto de 1999, tomando, a partir daí, 
“proporções significativas para o futuro do território pataxó” (Parra, Pinheiro & Cardoso, 
2017, p. 13). Vale pontuar que essas ações foram, ao mesmo tempo, “fruto” e “síntese” de 
um longo histórico de mobilizações políticas (Pedreira, 2013), pois há anos os indígenas 

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

230

vinham se organizando coletivamente, por meio de viagens, encontros de lideranças e da 
construção de alianças com outros grupos indígenas e organizações não indígenas, tanto 
em escala regional quanto nacional. Nesse contexto, foi no âmbito de uma assembleia 
do Conselho de Caciques, realizada na véspera da dita “comemoração” dos 500 anos de 
“descobrimento” do Brasil, em Porto Seguro, que, em meio às discussões a respeito da 
luta pelo direito à demarcação das Terras Indígenas, os Pataxó deram início a um intenso 
movimento de reivindicação para reaver suas terras expropriadas (Cancela, 2020, p. 20).

 Tais reivindicações, sistematizadas e transcritas em uma Carta Aberta às 
Autoridades Brasileiras, além de influenciarem e serem influenciadas por diversas ações 
de retomadas indígenas em outras partes do Sul da Bahia, como nos territórios tupinambá 
e pataxó hãhãhãi, culminaram também em um processo de retomada na área considerada 
o “coração” do território tradicionalmente ocupado pelos Pataxó (Sampaio, 2000) – ou 
seja, as matas do Parque Nacional do Monte Pascoal. Na referida carta, e de modo bastante 
sugestivo, os indígenas afirmam que, baseados na história dos anciãos e protegidos pela 
memória viva dos seus antepassados, deliberavam, naquele momento, pela retomada 
imediata do seu território: 

Depois de muita conversa bonita, cansados de esperar por nossos 
governantes, e conscientes que o suposto Parque Nacional está dentro 
dos limites da nossa terra, conforme a história dos nossos anciãos, 
decidimos imediatamente retomar o nosso território, neste dia 19 de 
agosto de 1999, quinta-feira, protegidos pela memória dos antepassados, 
protegidos pelo direito Constitucional e forçados a dar respostas aos atos 
falhos do Estado brasileiro e os seus governantes que nunca olharam nem 
se preocupam com a nossa situação (Carta do povo pataxó, 1999, grifo 
meu)19.

Como descreve Cardoso (2016), o movimento de retomada teve início com a 
ocupação da sede do Parque Nacional do Monte Pascoal, e em seguida diversas famílias 
se espalharam por áreas do território então degradadas por pastagens e monoculturas 
de cacau, café e eucalipto – cultivos centrais da economia regional. Além disso, embora as 
retomadas deste período não tenham sido eventos extraordinários ou inéditos na história 
pataxó – já que, desde os anos posteriores ao Fogo de 51, muitas famílias insistiram em 
reabitar a aldeia Barra Velha – é indiscutível que elas desencadearam o que Sampaio 
(2000) definiu como uma “marcha das retomadas”, pois ao reocuparem antigas aldeias 
e fundarem novas comunidades na região, várias famílias indígenas acabaram por 
“reconfigurar” completamente o espaço (Assis, 2004). 

19	 A versão original e completa desta carta pode ser acessada em: https://cartasindigenasaobrasil.com.
br/cartas/do-povo-pataxo-para-as-autoridades-19-08-1999/. 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

231

Esses lugares, “cuidadosamente escolhidos” para serem retomados, localizam-se 
em diferentes municípios do extremo sul da Bahia, como Prado, Porto Seguro e Santa 
Cruz Cabrália, e atualmente encontram-se em distintas etapas do processo demarcatório 
(Parra, Pinheiro & Cardoso, 2017)20. Nomeados, pelos Pataxó, como “lugares dos antigos”, 
eles abrangem não apenas áreas oficialmente reconhecidas pelo Estado, mas também 
locais “vividos e perdidos no passado” (Cardoso, 2016, p. 355), que expressam as 
territorialidades indígenas, cuja presença no extremo sul da Bahia, como mencionado 
no início, consta nos registros desde o século XVI. Mas, devido a um conjunto de ações 
violentas promovidas pelos brancos, se viram forçados a não somente deixar suas terras, 
refugiando-se em cidades e nas matas, mas também a silenciar sua língua ancestral e adotar 
o português como estratégia de sobrevivência e resistência em um contexto de guerra, 
sofrimento e perseguição. Contudo, e a despeito das violências que buscaram suprimir 
tanto a territorialidade quanto a língua pataxó, os lugares dos antigos permaneceram 
preservados na história e na memória coletiva enquanto locais de habitação dos parentes. 
Tanto que, ao descrever esses lugares – marcados por vestígios arqueológicos de 
habitações, artefatos, roças e quintais – as pessoas sempre evocam o seu nome e a idade 
vinculando-os às pessoas que os abriram (Sotto-Maior, 2007). 

Nesse sentido, podemos afirmar que em sentido análogo à retomada linguística, as 
retomadas territoriais vão além da recuperação da terra como mero substrato material, 
buscando restituir modos de existência vinculados à memória e à história de um povo 
(Cardoso, 2016; Gonçalves, 2022). Seguindo a descrição de Daniela Alarcon (2014, 226) 
para o caso dos Tupinambá da Serra do Padeiro, tratam-se de ações voltadas não somente 
à reconquista de áreas tradicionais em posse de não indígenas ou à pressão do Estado 
pela demarcação das Terras Indígenas. Mas também à construção de “projetos de vida 
autônoma” – o que, nesse caso, envolve o retorno a práticas cotidianas, rituais e, não menos 
importante, ao uso de línguas antes silenciadas. Assim, as retomadas de terra contribuem 
para restaurar vínculos de pertencimento e ancestralidade que, por estarem inscritas na 
história e na memória coletiva, são fundamentais para o fortalecimento da cultura e da 
identidade indígena. 

20	 A Terra Indígena Barra Velha do Monte Pascoal, onde se localiza a aldeia-mãe Barra Velha, foi reconhecida 
em 2008 com uma extensão de 52.748 hectares, abarcando também o Parque Nacional do Monte 
Pascoal. O reconhecimento resultou do reestudo da revisão de limites iniciado após as primeiras ações 
de retomada. Contudo, o processo segue inconcluso, aguardando a emissão da Portaria Declaratória. 
Diante desse quadro, os Pataxó continuaram realizando retomadas territoriais nos anos de 2008, 2014 
e 2022 (as quais continuam em curso) como estratégia de pressão política sobre o Estado para o avanço 
da demarcação desta e de outras Terras Indígenas localizadas no extremo sul da Bahia (ver Cardoso, 
2016; Kurowicka, 2024).

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

232

É precisamente porque essas ações não se limitam à recuperação do território em 
sua materialidade, mas se orientam para o fortalecimento do coletivo em sua dimensão 
existencial, que o movimento de retomada da língua pataxó deve ser situada no contexto 
de uma política indígena mais ampla. Política esta que tem a dimensão territorial no 
centro, e demonstra, de maneira contundente, que nem a retomada territorial nem a 
retomada linguística seriam possíveis sem a poderosa ferramenta que consiste a história 
e a memória do(a)s anciã(o)s. Tudo se passa como se, da mesma forma que o território, 
ainda que espoliado e expropriado, tenha permanecido latente e pôde ser reivindicado e 
retomado tendo a história e a memória dos antigos como principais fundamentos (Sotto-
Maior, 2007), a língua, embora silenciada, também tenha se mantido viva em virtude do(a)
s mais velho(a)s.

Em outras palavras, se os Pataxó falam de um território que, apesar de invadido 
e expropriado, permaneceu coletivamente vinculado àqueles que o trilharam, abriram e 
habitaram – e não apenas pode como deve ser retomado – também falam de uma língua 
que, embora silenciada e adormecida, vem sendo reconstruída por meio de metodologias 
inventivas e inovadoras. Mas isso, sem ignorar as dinâmicas da história de um povo que 
nos ensina que retomar a língua também consiste em um movimento pela reconstituição 
da vida. Com efeito, pode-se afirmar que a retomada linguística, assim como a luta pela 
terra, constitui um movimento entrelaçado, inserido em um continuum de estratégias de 
resistência que os Pataxó vêm desenvolvendo para reativar, assegurar e valorizar os seus 
modos de existência (Braz, 2016). 

Essa resistência, ressalte-se, pode ser compreendida enquanto uma forma de 
“fazer o caminho de volta” para criar novos possíveis (Rubim, Bomfim & Meirelles, 2022). 
Não como um “gesto nostálgico de repetição do passado”, como adverte Renato Sztutman 
(2018 p. 341), mas uma iniciativa norteada pelo pragmatismo. Trata-se, assim, de uma 
aposta na “política do possível contra a política do provável” (Sztutman, 2018, p. 348), 
buscando reconstituir, reaver e recobrar aquilo que primeiro foi “negado” e depois julgado 
“perdido” (Bomfim, 2017). E sendo ambos movimentos de recriação que se articulam para 
afirmar e valorizar a luta pela vida, daí a proposta, que neste artigo busquei elaborar, de 
que a língua pataxó em processo de retomada, constitui, à medida que se articula com 
a sua luta pela terra, uma política indígena criativa de reconstituição de um território 
tanto geográfico quanto existencial. Afinal, como já afirmara o professor Itajá Braz à Anari 
Bomfim: ensinar a língua pataxó é como lutar pela terra.

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

233

Considerações finais

Como busquei demonstrar nesse artigo, assim como ocorre entre outros povos 
indígenas, há uma íntima conexão entre língua e terra que está inscrita na memória e 
na história dos Pataxó. Por isso, da mesma forma que não é possível compreender o 
silenciamento e o adormecimento da sua língua sem considerar o despojo territorial – 
caracterizado por invasão, aldeamento forçado, massacre e sobreposição – a eles imposto, 
seria também um equívoco refletir sobre a retomada linguística sem situá-la em um 
conjunto de estratégias voltadas à reativação dos modos indígenas de existência e à 
valorização de uma identidade historicamente negada. Se a luta territorial consiste na 
principal expressão da política pataxó, o patxohã revela-se como um movimento correlato 
em termos simbólico, ideológico e político. Língua, retomada, terra e luta, aqui, não são 
categorias isoladas, mas componentes indissociáveis de um mesmo campo semântico, 
que refletem uma agência política e histórica marcada pela criatividade coletiva dos povos 
indígenas.  

Referências

Alarcon, Daniela. F. (2014). A luta está no sangue e, além disso, os caboclos empurram: 
participação de seres não humanos nas retomadas de terras da aldeia Tupinambá de Serra 
do Padeiro, Bahia. Pós - Revista Brasiliense de Pós-Graduação em Ciências Sociais, 13 (1), 
pp. 212-246.  

Assis, Luís. G. (2004). A produção de instrumentos de mediação de conflitos socioambientais: 
o caso da sobreposição entre o território tradicionalmente ocupado pelos Pataxós do Monte 
Pascoal e o Parque Nacional do Monte Pascoal. Monografia de Graduação, Universidade de 
Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Bakhtin, Mikhail (1981). Problemas da poética de Dostoiévski, Rio de Janeiro: Forense 
Universitária.

Bomfim, Anari. B. (2012). Patxohã, “língua de guerreiro”: um estudo sobre o processo de 
retomada da língua pataxó. Dissertação de mestrado, Universidade Federal da Bahia, 
Salvador, BA, Brasil.  

_____ (2017). Patxohã: a retomada da língua do povo Pataxó. Revista LinguíStica / Revista 
do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 
13 (1), pp. 303-327.

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

234

Braz, Uilding. C. (2016). Iõ êtxawê ũpú Atxôhã Patxôhã uĩ Kijẽtxawê Txihihãi Pataxó 
Arahuna’á Makiami: Hãtӧ uhãdxê ũpú nioniêmã fap’bwá uĩ atxôhã Patxôhã – O ensino de 
Língua Patxôhã na Escola Indígena Pataxó Barra Velha: Uma proposta de material didático 
específico. Monografia de Conclusão de Curso. FIEI/Universidade Federal de Minas Gerais, 
Belo Horizonte, MG, Brasil.

Carvalho, Maria. R. G. (1977). Os Pataxó de Barra Velha: seu subsistema econômico. 
Dissertação de Mestrado, Universidade Federal da Bahia, Salvador, BA, Brasil. 

_____ (2009). O Monte Pascoal, os índios pataxó e a luta pelo reconhecimento étnico. 
Cadernos CRH, 22 (57), pp. 507-521.

_____ (2024). Apresentação do dossiê Matas e Matos, Bichos e Encantos: estudos sobre 
relações entre seres humanos e outros-que-humanos entre os povos indígenas no Leste 
do Brasil. Argumentos - Revista Do Departamento De Ciências Sociais Da Unimontes, 21 (1), 
pp. 5-33.

Cardoso, Thiago. M. (2016). Paisagens em Transe: uma etnografia sobre a poética e 
cosmopolítica dos lugares habitados pelos Pataxó no Monte Pascoal. Tese de Doutorado, 
PPGAS/Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, Brasil. 

Cardoso, Thiago M.; Pataxó, Kaiones S.; Pataxó, Raoni B.; Pataxó, Maria das Neves. (2019). 
Os Pataxó frente ao naturalista Maximilian zu Wied-Neuwied: subversão do tempo, 
retomada da “cultura” e os museus etnográficos. Cadernos de Campo, 28 (1), pp. 155-183.

Cancela, Francisco. E. T. (2020). História dos Pataxó no Extremo Sul da Bahia: 
Temporalidades, Territorializações e Resistências. Abatirá - Revista De Ciências Humanas 
E Linguagens, 1 (2), pp. 18-49.

_____ (2015). Bebedeiras, batuques e supertições: práticas espirituais e intercâmbios 
culturais nas vilas de índios de Porto Seguro. Revista Brasileira de História das Religiões, 
21, pp. 97-113.

César, América. L. S. (2011). Lições de Abril: a construção da autoria entre os Pataxó de 
Coroa Vermelha. Salvador: EDUFBA. 

Conceição, Natália. B. D. (2016). Uma reflexão sobre a variação linguística na língua Patxohã 
do povo pataxó. Monografia de Conclusão de Curso, FIEI/Universidade Federal de Minas 
Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil. 

Cunha, Jonatan. B. (2018). Iẽ atxôhã patxôhã: upãp hãwmãỹtây itsã ãpiäkxex - A língua 
Patxôhã: das palavras aos números. Monografia de Conclusão de Curso, FIEI/Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil. 

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

235

Durazzo, Leandro; Bonfim, Evandro (2023). A área etnolinguística das línguas encantadas. 
In C. Severo & M. Buzato (orgs.), Cosmopolítica e linguagem (pp. 129-141). Araraquara: 
Letraria.

Franchetto, Bruna (2020). Língua(s): Cosmopolíticas, micropolíticas, macropolíticas. 
Campos - Revista de Antropologia, 21 (1), pp. 21-36.

Gonçalves, Antônio. A. O. (2022). Trioká Xohã – Caminhar guerreiro: a retomada pataxó 
de Geru Tucunã. Tese de doutorado, PPGAS/Universidade Federal de Goiás, Goiânia, GO, 
Brasil,  

Gorete Neto, Maria. 2022. Reflexões Sobre o Português Falado por Povos Indígenas: 
resistência e ressignificação. Revista da FAEEBA - Educação e Contemporaneidade, 31 (67), 
pp. 214-231.

GOW, Peter (1991). Of mixed blood: kinship, and history in Peruvian Amazonia. Oxford: 
Clarendon.

Grossi, Gabriele. (2004). Aqui Somos Todos Parentes: os Pataxó de Barra Velha, Bahia. Tese 
de doutorado, École des Hautes études en Sciences Sociales, Paris, França

_____ (2008). Entre santos, espíritos e encantados: os Pataxó de Barra Velha, Bahia. In P. 
M. Agostinho da Silva et alli. (orgs.), Tradições étnicas entre os Pataxó no Monte Pascoal: 
subsídios para uma educação diferenciada e práticas sustentáveis (pp. 279-301). Vitória da 
Conquista: Núcleo de Estudos em Comunicação, Culturas e Sociedades.
 
Grünewald, Rodrigo (1999). Os Índios do Descobrimento: Tradição e Turismo. Tese de 
doutorado, PPGAS/MN, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

Kurowicka, Anna (2024). Etnografia dos processos de territorialização dos Pataxó de 
Barra Velha do Monte Pascoal. In 34ª Reunião Brasileira de Antropologia, Belo Horizonte. 
Loukotka, Čestmír (1939). A língua dos Patachos. Revista do Arquivo Municipal, 55, pp. 
5-15.

Melatti, Julio. C. (2016). Capítulo B2 – Leste. In J. C. Melatti (org.), Áreas Etnográficas da 
América Indígena Leste. Brasília: UnB. 

Paraíso, Maria. H. B. (1994). Amixokori, Pataxó, Monoxó, Kumanoxó, Kutaxó, Kutatoi, 
Maxakali, Malali e Makoni: povos indígenas diferenciados ou subgrupos de uma mesma 
nação? Uma proposta de reflexão. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, USP, 4, pp. 
173-187.

Parra, Lilian. B; Pinheiro, Maíra. B; Cardoso, Thiago. M. (2017). Retomadas em movimento: 
notas sobre a territorialização Pataxó. In VIII Simpósio Internacional de Geografia Agrária 
e IX Simpósio Nacional de Geografia Agrária, Curitiba.

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

236

Pedreira, Hugo P. S. (2013). “Saber andar”: refazendo o território pataxó em Aldeia Velha. 
Monografia de Graduação, Universidade Federal da Bahia, Salvador, BA, Brasil.

Portugal, Larissa. M. (2022). “Abaixo de Deus eu tenho fé nesses matos”:  uma etnografia 
do regime de cuidado cotidiano entre os Pataxó da aldeia Boca da Mata. Dissertação de 
mestrado, PPGAS/Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, SP, Brasil. 

Rodrigues, Eunice. M. D. R. (2018). Português Tapuia: um signo de resistência indígena. 
Revista Porto das Letras, 4 (1), pp. 133-154.

Rolim, Eduardo. B. M. (2019). Retomada Cultural Pataxó: do aldeamento cultural à 
indianidade antropofágica. Tese de doutorado, Universidade de Coimbra, Coimbra, PT.

Rubim, Altaci. C.; Bomfim, Anari. B.; Meirelles, Sâmela. R. D. S. (2022). Década internacional 
das línguas indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena na construção de 
políticas linguísticas. Work. Pap. Linguíst, 23 (2), pp. 154-177.

Rubim, Altaci. C. (2016). O reordenamento político e cultural do povo Kokama: a 
reconquista da língua e do território além das fronteiras entre o Brasil e o Peru. Tese de 
doutorado, Universidade Federal de Brasília, Brasília, DF, Brasil.

Sampaio, José. A. L. (2000). Breve história da presença indígena no extremo sul baiano e a 
questão do território Pataxó do Monte Pascoal. Cadernos de História, (5) 6, pp. 31-46.

Santos, Ariane. J. D. (2016). A contação de histórias tradicionais do povo pataxó na reserva 
da Jaqueira: a oralidade através dos tempos. Monografia de Conclusão de Curso, FIEI/
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil. 

Santana, Cleidiane. P. (2016). Cantos Tradicionais Pataxó na Língua Patxôhã. Monografia 
de Conclusão de Curso, FIEI/Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, 
Brasil.  

Souza, Arissana. B. B. (2012). Arte e Identidade: adornos corporais pataxó. Dissertação de 
mestrado, Universidade Federal da Bahia, Salvador, BA, Brasil.

Souza, Ana Cláudia. G. D. (2001). Escola e Reafirmação Étnica: O Caso dos Pataxó de Barra 
Velha. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal da Bahia, Salvador, BA, Brasil.

Sotto-Maior, Leila. B. (2007). Relatório circunstanciado de revisão de limites: Terra Indígena 
Barra Velha Monte Pascoal. Brasília: Funai. 

Silva, Paulo de Tassio. B. (2022). “Inteirando” a Língua: O Patxohã e suas paisagens híbridas 
no Território Kaí-Pequi (Comexatiba). ODEERE, 7 (3), pp. 7-24.

Larissa Moreira Portugal



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

237

Sztutman, Renato (2018). Reativar a feitiçaria e outras receitas de resistências – pensando 
com Isabelle Stengers. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 69, pp. 338-360.

Wied-neuwied, Maximilian (1989). Viagem pelo Brasil. São Paulo: EDUSP, Belo Horizonte: 
Itatiaia.

Recebido em15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Retomar a língua, lutar pela terra



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

238

Retomar a língua, lutar pela terra: uma reflexão a respeito da língua 

pataxó em processo de retomada

Resumo
Esse artigo propõe uma reflexão sobre o Patxohã – língua dos Pataxó em processo de 
retomada. Filiados ao tronco Macro-Jê, família linguística Maxakali, o povo Pataxó vivencia 
um processo de retomada linguística, desde que um grupo de pesquisadores indígenas 
iniciou o trabalho de imersão na língua, cultura e história do seu povo. Argumento que, 
da mesma forma que o silenciamento e adormecimento da língua estão diretamente 
conectados ao esbulho e a expropriação dos seus territórios, localizados no extremo sul 
da Bahia, a língua em retomada está articulada a uma política indígena mais ampla que 
tem a dimensão territorial no centro. Nesse sentido, buscarei demonstrar de que maneira 
o movimento de luta pela terra se articula com a experiência de retomada linguística, 
compondo, assim, uma política indígena criativa de reconstituição de um território – 
tanto geográfico quanto existencial – que tem a história e a memória do(a)s mais velho(a)
s como eixo referencial.
Palavras-chave: Língua; Território; Retomada; Memória; Política.

Reclaim the language, fight for the land: a reflection of the Pataxó language 

in the process of being reclaimed

Abstract
This article proposes a reflection about Patxohã, the language of the Pataxó people in 
the process of being reclaimed. Affiliated to the Macro-Jê branch, the Maxakali linguistic 
family, the Pataxó began a process of linguistic reclaiming, when a group of indigenous 
researchers began immersing themselves in the language, culture and history of this 
people. I argue that, in the same way that the silencing and numbing of the Pataxó 
language is directly connected to the dispossession and expropriation of their territories, 
located in the extreme south of Bahia, the language being reclaimed is linked to a broader 
indigenous policy that has the territorial dimension at its center. In this sense, I will try to 
demonstrate how the movement to fight for land is linked to the experience of linguistic 
reclaiming, thus composing a creative indigenous policy of reconstituting a territory – 
both geographic and existential – which has the history and memory of the ancients as its 
referential nexus
Keywords: Language; Land; Reclaim; Memory; Policy.

Larissa Moreira Portugal


