
Palavras luminosas: esboço de uma ontologia da linguagem 

taurepáng

Caio Monticelli

Doutor em Antropologia Social/Universidade Federal de São Carlos

https://orcid.org/0000-0002-5992-4115

caio.monticelli@gmail.com

Introdução

Os Taurepáng são um povo indígena localizado no norte do estado de Roraima. Sua 
população é de pouco mais de 849 pessoas, cujas aldeias estão distribuídas principalmente 
na parte setentrional da Terra Indígena São Marcos (TISM) e, em menor número, na porção 
oeste da Terra Indígena Raposa-Serra do Sol (TIRSS)1. Desse total, cerca de quatrocentos 
Taurepáng vivem na aldeia Bananal, no Alto São Marcos, a poucos quilômetros de distância 
da fronteira com a Venezuela e da cidade de Pacaraima-RR.

Os Taurepáng do Bananal se afirmam cristãos e praticam, há décadas, a religião 
Adventista do Sétimo Dia. Isso significa, entre outras coisas, que eles não consomem 
bebidas alcoólicas, não fumam, não comem carne de porco e resguardam o sábado como 
dia sagrado (Andrello, 1993). De forma complementar, desde o início dos anos 2000, a 
dinâmica interna da aldeia Bananal tem sido cadenciada pela realização de cinco cultos 
por semana (Monticelli, 2020). Portanto, falar dos Taurepáng do Bananal é, em alguma 
medida, falar sobre a maneira como eles experienciam o cristianismo (Wright, 1999, 
2004; Vilaça & Wright, 2009; Capredon, Cernadas & Opas, 2023).

A primeira parte do artigo examina o protagonismo de antigos grupos taurepáng 
na recepção dos missionários adventistas, que chegaram às suas aldeias no início do 
século XX (Prestes Filho, 2006). Para compreender esse processo de adesão religiosa, é 

1	 Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Taurepang. Acesso em 10/02/2025.

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 188-213.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

189

necessário considerar dois fatores que se complementam: i) a disseminação do movimento 
profético Aleluia pela área do Monte Roraima (Butt, 1960; Abreu, 1995; Amaral, 2019); e 
ii) a presença secular, nessa região, de cartilhas contendo mensagens e cantos cristãos, um 
método de catequese bastante empregado pelos missionários anglicanos e adventistas 
que atuavam na Guiana Inglesa. Todavia, uma vez que foram apropriados pelos indígenas, 
tais papéis passaram a receber um uso particular em contextos marcadamente rituais 
(Delèage, 2010; Allard & Walker, 2016).

Na segunda parte, serão analisadas as atividades que acontecem na chochi, a igreja 
do Bananal, com destaque para a importância dos cantos e das pregações. A estrutura 
dos cultos segue um padrão bem definido de canto/pregação/canto, em que a palavra 
cantada produz o “meio sonoro” (Lewy, 2012a, 2012b, 2017) pelo qual a mensagem de 
Deus é transmitida pelo pregador. Essa dinâmica, contudo, só é eficaz quando há a ação de 
meruntã, o “Espírito Santo”, sem a qual a palavra divina não teria a força necessária para 
“entrar” no coração das pessoas.

Por fim, a terceira parte busca esboçar os contornos gerais de uma “ontologia 
da linguagem” taurepáng (Hauck & Heurich, 2018; Cayón, 2024; Ramos, 2024; Lolli & 
Andrello, 2024). A questão central que orienta essa discussão é: de que modo a palavra de 
Deus transmitida pelo pregador pode efetivamente transformar a pessoa taurepáng? Por 
meio de um exercício de equivocação controlada (Viveiros de Castro, 2004) e concordância 
pragmática (Almeida, 2013), articulam-se as noções nativas de alma, sabedoria e bem-
estar para argumentar que a palavra de Deus possui uma qualidade luminosa denominada 
auká, capaz de elevar a potência espiritual de quem participa dos cultos.

Chegam os missionários

Diferentemente do que se poderia supor em um primeiro momento, o contato 
inicial dos Taurepáng com a religião adventista não ocorreu por meio de missionários que 
partiram de cidades estratégicas da Amazônia brasileira, como Belém, Manaus ou Boa 
Vista. Ao contrário, os missionários chegaram à região do Monte Roraima seguindo rotas 
pelo interior da Guiana Inglesa, então colônia britânica2. Embora a Igreja Adventista do 
Sétimo Dia (IASD) tenha sido fundada nos Estados Unidos em 1863, há registros de que 

2	 Embora as Guianas tenham sido reivindicadas pelos espanhóis, foram os holandeses os primeiros 
europeus a se estabelecerem de fato na região. Durante os séculos XVII e XVIII, eles construíram 
grandes engenhos de açúcar ao longo da costa guianense e fomentaram uma extensa rede de trocas 
com os povos indígenas locais. No início do século XIX, porém, a Holanda se viu impelida a ceder à 
Inglaterra suas colônias nos rios Essequibo, Demerara e Berbice, que, em 1831, foram unificadas sob o 
nome de Guiana Inglesa, ou Guiana Britânica. Apenas em 1966 que a Guiana se tornou uma república 
independente do Reino Unido (Farage, 1991; Rivière, 1995).

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

190

já em 1883 circulavam publicações adventistas na Guiana Inglesa, tornando esse país o 
primeiro da América do Sul a receber periódicos contendo a mensagem da nova religião 
(Land, 2005, p. 8; Prestes Filho, 2006, p. 47).

Em 1906, o pastor americano Davis desembarcou em Georgetown para coordenar 
a incipiente Missão Adventista da Guiana. Após cinco anos morando na capital, foi 
informado por indígenas – cuja etnia não se sabe ao certo – sobre a existência de um 
profeta nativo da região do Monte Roraima, que afirmava receber mensagens diretamente 
de Deus. Intrigado com a história, Davis decidiu viajar ao interior, interpretando o que 
julgou ser uma “demanda espontânea” daqueles povos distantes pela mensagem de Cristo 
(Butt Colson, 2009, p. 158).

No final de abril de 1911, Davis partiu de Georgetown rumo ao Monte Roraima. 
Durante a viagem, parou em aldeias akawaio e arekuna para pregar. Em 12 de junho, 
alcançou o rio Paruimã, próximo à fronteira venezuelana, e recebeu as boas-vindas com 
tiros de espingarda disparados por “uma dúzia de índios nus”. Para o missionário, a 
recepção calorosa foi uma demonstração da intervenção divina, que despertara naquela 
gente humilde um genuíno interesse pelo evangelho. Em 25 de junho, já estando na 
Venezuela, fundou a missão adventista The Mountain View Mission of S.D.A. (Prestes Filho, 
2006, p. 164; Butt Colson, 2009, p. 159)3.

Ao aproximar-se do Monte Roraima, Davis chegou à aldeia Kawariana Romono, 
situada ao pé da montanha. Essa aldeia seria visitada ainda em 1911 pelo etnógrafo alemão 
Theodor Koch-Grünberg, acompanhado do jovem xamã Akuli, que anos mais tarde teria 
um filho chamado Bento, o fundador da aldeia Bananal. Davis, contudo, não chegou a se 
encontrar com Koch-Grünberg nem com Akuli, pois faleceu poucas semanas após chegar 
a Kawariana Romono (Koch-Grünberg, 2006; Andrello, 1993).

O chefe dessa aldeia era um homem chamado Seremada, que anos antes da 
chegada de Davis havia sido aluno da missão anglicana Kongamuk, instalada às margens 
do rio Maú, próxima à fronteira da Guiana com o Brasil. Devido às dificuldades logísticas, 
Kongamuk teve as atividades encerradas em 1889. Ao retornar para o vale do rio Kukenã, 
Seremada fundou a aldeia Kawariana Romono e construiu uma pequena igreja, onde 
passou a transmitir algum conhecimento religioso adquirido junto ao pastor anglicano. 

3	 De modo geral, o conceito de “missão religiosa” designa qualquer atividade voltada à salvação de 
indivíduos ou coletividades, dado que, no interior do cristianismo, a difusão do evangelho é entendida 
como um dever fundamental. Em sentido mais técnico, porém, a “missão” refere-se à propagação 
do evangelho em contextos onde a ordem social ainda não se encontra estruturada pelos valores da 
“cultura cristã”. Baseada na premissa de que a diversidade cultural pode ser orientada por uma leitura 
universalizante dos textos bíblicos, a missão implica a introdução de um sistema particular de crenças e 
práticas em um universo cultural distinto, com o objetivo de moldá-lo segundo os fundamentos cristãos 
(Almeida, 2004, p. 33).

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

191

Além disso, Seremada trouxe de Kongamuk um pequeno livro escrito em língua akawaio, 
contendo hinos cristãos. Ainda que não dominasse plenamente a leitura, abria o livrinho e 
o lia, falando “a língua dos anjos” (Rodríguez, Gómez & Fernández, 2023, p. 38).

Na prática, sua “leitura” restringia-se à repetição de alguns poucos caracteres do 
alfabeto inglês. Na década de 1990, Andrello (1993) visitou a aldeia taurepáng Maurak, na 
Venezuela, onde conheceu Raimundo, então com cerca de 80 anos e um dos últimos netos 
vivos de Seremada. Raimundo relatou que seu avô costumava reunir as pessoas para a 
oração, empunhava um pedaço de papel e começava a recitar: “a, b, c...” (Andrello, 1993, 
p. 144). Assim, ainda que não pertencentes ao léxico taurepáng, ou talvez justamente 
por isso mesmo, tais palavras aparentemente sem nexo passaram a ser mobilizadas em 
contextos marcadamente rituais pelo antigo chefe.

O uso de cartilhas religiosas escritas em língua indígena, contendo hinos e 
mensagens cristãs, foi um método de tradução com fins catequéticos bastante empregado 
pelos anglicanos atuantes na Guiana Inglesa. A partir de 1829, quando suas missões se 
expandiram para o interior da colônia britânica, esses papéis passaram a exercer forte 
influência nos povos Akawaio, Patamona, Macuxi, Arekuna e Taurepáng. Em 1874, por 
exemplo, o pastor anglicano William Brett já teria impresso mais de mil panfletos em 
língua akawaio, abarcando temas do Antigo e do Novo Testamento e os distribuindo em 
diversas missões frequentadas pelos Akawaio (Amaral, 2019, p. 92). Quase cinquenta 
anos depois, em 1911, Koch-Grünberg registrou que o chefe Seremada possuía uma caixa 
cheia de publicações dos anglicanos, dentre elas uma cartilha intitulada Church Service for 
the Muritaro Mission, Georgetown 1885 (Koch-Grünberg, 2006, p. 116).

O aparente sucesso do empreendimento anglicano, contudo, não se deveu apenas 
à ação missionária. A existência de rotas tradicionais pela região do Monte Roraima, 
por onde circulam pessoas, objetos e saberes desde tempos imemoriais, favoreceu a 
disseminação das cartilhas religiosas e possibilitou que os indígenas lhes atribuíssem 
usos próprios (Déléage, 2010; Allard & Walker, 2016). Essa apropriação contribuiu 
para a emergência local de movimentos proféticos, como o Aleluia, caracterizado pela 
combinação de elementos cristãos com experiências de natureza xamânica – como o 
contato com espíritos celestes mediante o estado de transe (Abreu, 1995; Amaral, 2019).	
Portanto, quando Davis chegou a Kawariana Romono, em 27 de junho de 1911, encontrou 
indígenas já familiarizados com um certo tipo de conhecimento do cristianismo. Todos 
ali, afinal, estavam reunidos sob a chefia de Seremada, ex-aluno da missão anglicana 
Kongamuk. Nesse sentido, embora a mensagem adventista fosse nova em sua forma, seu 
conteúdo essencial não era totalmente inédito. 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

192

Davis carregava consigo um diário pessoal, no qual registrou que os habitantes de 
Kawariana Romono lhe pediram “insistentemente” a fundação de uma missão. De imediato, 
durante alguns dias, o pastor deu instruções, nomeou pessoas e realizou pregações. Em 18 
de julho, porém, seu diário é escrito por Theophilis, companheiro de viagem e intérprete de 
Davis, jovem akawaio que havia sido aluno da missão anglicana Bartica Groove, instalada 
no rio Essequibo, Guiana. Nesse dia, Theophilis fez anotações acerca do estado debilitado 
de saúde do missionário (Butt Colson, 2009, p. 159).

Enfraquecido por febre alta, vômitos e diarreia, Davis faleceu em 31 de julho 
de 1911. Sua sepultura, marcada por uma lápide, permanece até hoje próxima à aldeia 
taurepáng Kumarakapay, na Venezuela. Após a morte do pastor, seu diário foi levado por 
Theophilis de volta a Georgetown e entregue a outro pastor adventista. Em novembro de 
1911, o conteúdo foi publicado no periódico adventista Review and Herald, nos Estados 
Unidos. A partir de então, os indígenas visitados por Davis no interior da Guiana passaram 
a ser conhecidos como “Davis Indians”. Muitas histórias foram escritas sobre eles, a maioria 
enfatizando sua “fidelidade” aos ensinamentos do pastor e o “apelo” que faziam por novos 
missionários (Prestes Filho, 2006, p. 173-174).

Embora Davis estivesse familiarizado com o ofício de evangelizar grupos ameríndios, 
ele não era etnógrafo. Seu diário carece de informações detalhadas sobre quem seriam 
os povos que “pediram” a fundação de uma missão, além de sequer mencionar o Aleluia, 
prática ritual da qual Seremada era entusiasta. Assim, quem seriam os “Davis Indians” e 
em que consiste o Aleluia?

Estima-se que o Aleluia tenha surgido entre 1845 e 1885, quando um xamã macuxi 
chamado Bichiwung foi levado das Montanhas Kanuku, interior da Guiana, para trabalhar 
em uma missão anglicana em Georgetown. Em algum momento da estadia, Bichiwung 
teria desconfiado de que o pastor o estava enganando, pois não queria que os indígenas 
alcançassem o chamado paraíso no céu após a morte. Entristecido, Bichiwung haveria 
orado tão intensamente que entrou em transe, sua alma viajou pelo céu e foi se encontrar 
com uma entidade reluzente posteriormente associada ao Deus cristão. Da visita ao céu, 
foi presenteado diretamente pela divindade com as danças e os cantos do que veio a ser o 
Aleluia. De volta à sua aldeia no interior guianense, Bichiwung dedicou-se o resto da vida a 
ensinar o Aleluia a todos os indígenas que desejassem verdadeiramente alcançar o paraíso 
celestial após a morte (Butt, 1960, p. 69; Amaral, 2019, p. 120)4.

4	  Outros possíveis nomes de Bichiwung são Pichiwung, Bisiwung, Pisiwung e Iisiwon. Independente, 
porém, da grafia, seu significado é algo como “senhor das espécies animais” (Abreu, 1995, p. 72, nota 
39).

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

193

Quanto aos povos chamados de “Davis Indians”, o pastor escreveu em seu diário 
que Kawariana Romono era uma aldeia habitada pelos “Ackowio”. No entanto, em outubro 
daquele mesmo ano de 1911, Koch-Grünberg esteve em Kawariana Romono e afirmou 
se tratar de uma aldeia “Taulipáng” (Koch-Grünberg, 1982, vol. III, p. 142; Butt Colson, 
2009, p. 160). Ou seja, sob essa ótica, foram os Taurepáng de Kawariana Romono que 
supostamente “pediram” para que Davis fundasse uma missão entre eles. Trata-se, então, 
de um caso notável de “proselitismo às avessas”, já que foram os indígenas do Roraima que 
solicitaram ao missionário a oferta do serviço religioso, não o contrário.

De fato, a primeira menção ao etnônimo Taurepáng aparece no trabalho etnográfico 
de Koch-Grünberg (2006, p. 58). Antes disso, eles eram conhecidos por Jaricuna ou 
Yaricuna, possível equívoco dos brancos que não os distinguiam dos Arekuna, seus parentes 
ao norte (Andrello, 1993, p. 43; Santilli, 2001, p. 21). Entre si, contudo, os Taurepáng se 
autodenominam Pemon, termo que significa “gente, pessoa” e que é compartilhado com 
os Kamarokoto e Arekuna, grupos aparentados situados a oeste e noroeste do Monte 
Roraima. Os Taurepáng constituem o subgrupo pemon situado mais ao sul, habitantes 
de uma região que, no início do século XX, foi atravessada pela fronteira entre o Brasil e a 
Venezuela (Thomas, 1982).

Ao lado dos Pemon vivem os Kapon, situados sobretudo do lado oriental do 
Monte Roraima. Trata-se de outro grande grupo étnico transfronteiriço subdividido em 
Akawaio, Patamona e Ingarikó (Butt Colson, 2009; Amaral, 2019). Enquanto coletivos, 
Pemon e Kapon conformam os povos indígenas falantes de uma língua da família Karib 
mais numerosos de toda a região guianense (Riviére, 1984; Gallois, 2005). Seu território 
tradicional de ocupação corresponde a uma ampla faixa de terras adjacente ao Monte 
Roraima, área conhecida como circum-Roraima, que foi sobreposta pela tríplice fronteira 
Brasil-Venezuela-Guiana (Butt Colson, 1985).

Na segunda metade do século XIX, a emergência do Aleluia inaugurou uma nova fase 
na vida ritual dos Pemon e Kapon. À medida que a profecia da vida póstuma no paraíso 
celeste era disseminada, novos xamãs-profetas foram surgindo, especialistas rituais que 
se destacaram pela habilidade de entrar em transe no intuito de obter cantos e mensagens 
junto aos espíritos cristãos – o que nem todos conseguiam. Após as suas primeiras 
manifestações entre os Macuxi e Akawaio, não tardou para as danças e cantos do Aleluia 
incorporarem as danças e cantos do parishara, um antigo ritual de caça praticado pelos 
Pemon e Kapon. Assim, a antiga casa cerimonial de suas aldeias foi rebatizada para chochi, 
adaptação do inglês church, e o Aleluia passou a ser praticado no lugar do parishara (Butt 
Colson, 2009, p. 254; Lewy, 2012a). Koch-Grünberg, inclusive, chegou a afirmar que em 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

194

Kawariana Romono se percebia “com mais clareza” a influência do anglo-cristianismo, 
pois seus moradores dançavam o Aleluia enquanto em aldeias vizinhas, “mais originais” 
na opinião do autor, os indígenas ainda preferiam o tradicional parishara (1982, vol. III, 
p. 145).

Após a morte de Davis em 1911, a IASD não conseguiu enviar prontamente outro 
missionário à região do Monte Roraima. Estes só voltariam a atuar na área em 1927, 
quando Alfred e Betty Cott assumiram essa tarefa. Um ano antes, em 1926, a situação dos 
“Davis Indians” fora verificada de perto por W. Baxter e C. Sutton. Ambos representantes 
da IASD, ficaram desapontados ao constatar que os “Davis Indians” não praticavam mais os 
cultos ensinados pelo pastor, embora recordassem, em inglês precário, trechos de cantos 
cristãos (Prestes Filho, 2006, p. 176). Essa constatação revela o apreço dos Taurepáng 
pelos cantos cristãos – cantos que, no limite, provém da alteridade; no caso, dos brancos 
–, visto que permaneceram na memória coletiva quase duas décadas após a breve estadia 
do missionário em Kawariana Romono.

A aparente fragilidade da fé dos “Davis Indians” – reportada por W. Baxter e C. Sutton 
– teria motivado a viagem do casal Cott à região do Monte Roraima, em 1927. Em Akurimã, 
aldeia taurepáng próxima à fronteira Venezuela-Brasil, os Cott foram bem-recebidos pelo 
chefe André, que construiu uma igreja na comunidade. Firmada a base para as operações 
missionárias, durante anos o casal educou grupos taurepáng na língua inglesa, realizou 
pregações e difundiu os princípios da religião adventista. Nesse processo, combateram 
com afinco o que chamaram de “hábitos pecaminosos”, como a poligamia5, o consumo de 
tabaco, de bebidas alcoólicas, a prática dos xamãs e do próprio Aleluia (Andrello, 1993, p. 
120; Prestes Filho, 2006, p. 187).

Em 1931, um destacamento militar venezuelano alegou questões de soberania 
nacional e expulsou os Cott do país. No ano anterior, contudo, o casal havia pregado em 
28 aldeias taurepáng e arekuna, disseminando a mensagem adventista e intensificando 
proibições religiosas (Andrello, 1993, p. 149; Prestes Filho, 2006, p. 189). A escola 
adventista de Akurimã chegou a contar com 375 alunos, em uma aldeia que atingiu 900 
moradores – número muito superior ao padrão das aldeias guianenses da época, que até 
meados do século XX raramente ultrapassavam 100 pessoas (Rivière, 1984; Rodríguez, 
Gómez & Fernández, 2023).

5	 Em 1911, anos antes da chegada dos Cott a Akurimã, Koch-Grünberg registrou que a poligamia era 
amplamente praticada entre os Taurepáng do Roraima, havendo homens que mantinham cinco ou até 
sete esposas. Eventualmente, conflitos surgiam entre as mulheres, e uma delas, tomada pela irritação, 
sentava-se em um banco e exclamava à outra: “Cozinhe você para o seu marido!” (1982, vol. III, p. 97).

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

195

Com a expulsão dos Cott, a cristianização dos Pemon na Venezuela passou a 
ser responsabilidade da ordem franciscana. Os padres fundaram missões em locais 
estratégicos da savana venezuelana, com o objetivo de “desconverter” os indígenas do 
adventismo para convertê-los à fé católica. Os esforços, porém, encontraram resistência 
entre os grupos taurepáng que haviam tido contato direto com Alfred e Betty Cott. Diante 
das incursões dos padres, os moradores de Akurimã se dispersaram, migrando para 
diferentes sítios ao longo da fronteira Venezuela-Brasil; muitos continuaram a praticar os 
cultos ensinados por “father Cott” (Andrello, 1993, p. 127).

Expulsos da Venezuela, os Cott transferiram-se para o lado guianense da fronteira 
e fundaram a missão Paruimã, em 1932, às margens do mesmo rio onde, anos antes, Davis 
fora bem-recebido por “uma dúzia de índios nus”. Francisco André, filho do chefe André 
de Akurimã, tornou-se assistente pessoal de Alfred Cott em Paruimã e, posteriormente, 
fundou a aldeia Maurak, ao sul do antigo sítio de Akurimã, reunindo famílias resistentes 
ao catolicismo (Rodríguez, Gómez & Fernández, 2023, p. 70). Maurak consolidou-se como 
novo centro religioso taurepáng pós-Akurimã, e entre seus primeiros moradores estava 
Bento, que nos anos 1960 fundaria a aldeia Bananal no Brasil (Andrello, 1993, p. 130, 
148). Trata-se do filho do xamã Akuli, guia de Koch-Grünberg ao Monte Roraima. Avelino, 
filho de Bento e pregador de grande prestígio no Bananal, nasceu em Maurak, sendo 
influenciado desde a infância pelo adventismo praticado por seus familiares mais velhos.

Em Maurak, Francisco André recebia livros e cartilhas religiosas da missão Paruimã, 
material escrito em akawaio – prática semelhante à das missões anglicanas, pois, na 
Guiana, os Akawaio (Kapon) são maioria em relação aos Pemon. Armazenados no depósito 
da igreja, lições e hinários adventistas, escritos em uma língua ligeiramente distinta 
do taurepáng, eram distribuídos e utilizados durante o culto sabatino, ritual semanal 
realizado na chochi. O retorno de missionários adventistas à Venezuela foi permitido no 
final da década de 1950. A partir de então, houve um aumento da ortodoxia religiosa dos 
cultos taurepáng; antes disso, sua prática ritual esteve por quase duas décadas sendo 
realizada de maneira autônoma. Com a volta dos missionários, a IASD construiu um 
colégio adventista em Maurak, nos anos 1960, que passaria a exercer grande influência 
na juventude taurepáng, formando novas gerações de pregadores (Andrello, 1993, p. 148, 
151; Prestes Filho, 2006, p. 200).

Na mesma época em que Maurak recebia o colégio adventista, Bento, filho de 
Akuli, migrava para o lado brasileiro da fronteira, para fundar a aldeia Bananal. No sítio 
que margeia o igarapé Makayapáng – afluente da margem esquerda do rio Surumu –, 
construiu sua casinha e uma pequena igreja, onde, todos os sábados, sua família se reunia 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

196

para o culto, ritual ministrado, na grande maioria das vezes, pelo próprio chefe Bento. 
Para realizar suas pregações, Bento consultava as páginas de um livrinho produzido na 
missão Paruimã, que trouxera consigo de Maurak.

Conclui-se, a partir dessa longa contextualização, que a missão religiosa conduzida 
pelo pastor Davis teve pouco tempo para criar raízes. A missão dos Cott, em contrapartida, 
foi mais duradoura, influenciando comunidades como Akurimã e Maurak, que acabariam 
por influenciar a própria formação do Bananal. Alguns dos primeiros moradores do 
Bananal tiveram contato direto com os Cott – como o casal fundador da aldeia, Bento e 
Rosa. Rosa fora aluna de Betty em Akurimã, e o chefe Bento, quando jovem, fora batizado 
por Alfred na missão Paruimã. Ao longo dos anos, os cultos no Bananal também foram se 
transformando, fruto da intensificação do contato de seus moradores com instituições 
adventistas brasileiras. 

Cultos taurepáng

A igreja do Bananal é uma construção de madeira chamada de chochi, onde são 
realizados cinco cultos por semana. Nas noites de domingo ocorre o Culto de Evangelismo, 
nas noites de quarta-feira o Culto de Oração, nas noites de sexta-feira o Culto do Pôr do 
Sol, nas manhãs de sábado o Culto de Adoração e nas tardes de sábado o Culto Jovens 
Adventistas. Os encontros noturnos acontecem das 19h às 20h, o matutino de sábado das 
10h às 12h e o vespertino das 17h às 18h.

A pregação de todos os cultos mobiliza pautas centrais da religião adventista, como 
o “grande conflito” entre Deus e Satanás e o iminente retorno de Jesus Cristo à Terra. 
Movidos por essa forma de interpretar os acontecimentos de seu cotidiano, bem como as 
notícias do mundo que chegam pela televisão e internet, os Taurepáng parecem viver em 
um constante estado de “atenção milenarista” (Robbins, 2004, p. 164). E enquanto Cristo 
não vem, os conflitos só tendem a se agravar, seja pelo surgimento de doenças e guerras, 
seja pelo aumento da fome e da violência de maneira geral. Nesse sentido, os eventos 
recentes na fronteira Brasil-Venezuela, como o acirramento da tensão militar, a grande 
migração venezuelana para o Brasil, a situação de miséria que assola os parentes em lado 
venezuelano e a eclosão da pandemia de COVID-19, em 2020, reforçam os prognósticos 
taurepáng de que o fim do mundo está próximo (Monticelli, 2020, p. 29).

Cada culto, todavia, possui uma temática própria. No Culto de Evangelismo, a 
pregação tem como propósito sensibilizar os fiéis a levarem a mensagem adventista às 
pessoas que ainda não a conhecem. No Culto de Oração, a pregação dá ênfase ao “poder 
da oração” de quem se mantém de acordo com os ensinamentos bíblicos, em especial 

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

197

a abstenção do consumo de bebidas alcoólicas e tabaco. Os Taurepáng entendem que 
pürümantok, “oração”, é uma forma de “conversar com Deus”, e quanto mais pessoas 
orarem em prol de um mesmo objetivo, mais chances este tem de se realizar.

O Culto do Pôr do Sol tem como finalidade dar as boas-vindas ao advento do 
sábado, enfatizando a necessidade de resguardá-lo como um sinal de comprometimento 
com Deus. Entre os Taurepáng, a figura do Deus cristão é chamada de Potorüto, traduzido 
como “nosso pai, nosso dono”, acepção que se mostra de forma recorrente nas orações. Na 
imensa maioria das vezes, os Taurepáng começam suas orações dizendo inna yepotorü kak 
po tukonwasen, “nosso pai que vive nas alturas do céu”. Segundo Butt Colson & Armellada 
(1990, p. 12), yepotori significa “aquele que está acima de todos nós”. Esse termo capta 
a compreensão taurepáng da existência de um “dono maior” que cuida de suas vidas, 
atributos característicos que remetem às relações de maestria amplamente disseminadas 
na Amazônia indígena (Fausto, 2008; Fausto & Costa, 2021).

Quanto ao Culto de Adoração, ele é o único a ser precedido pelas atividades da Escola 
Sabatina. Das 8h30 às 9h10, a chochi vai se enchendo com a chegada dos fiéis, que às 9h15 
se dividem em Pequenos Grupos. Cada Pequeno Grupo é composto por até dez pessoas e 
um líder, que recapitula o conteúdo das lições para aquela semana e fomenta a discussão. 
As lições da Escola Sabatina estão escritas em português, distribuídas periodicamente 
pela Associação Amazonas-Roraima (AAmaR), braço institucional da Igreja Adventista 
do Brasil6. Apesar de os Taurepáng as estudarem em português, eles as discutem em sua 
língua nativa, fazendo uma tradução imediata e em tempo real dos textos. Como veremos 
adiante, o mesmo acontece nas pregações. Ademais, após o encerramento das atividades 
da Escola Sabatina e a conseguinte coleta do dízimo, o culto de sábado segue a estrutura 
comum a todos os demais: duas seções de serviço de canto intercaladas pela pregação. 
Especificamente, sua pregação é voltada para a necessidade de buscar a salvação em Cristo, 
pois, enquanto a existência nesta Terra é “estragada” por Satanás, no paraíso celeste ela 
será livre de doenças, de morte e sofrimento; em suma, kowannötok tericheparak patá, um 
“lugar de vida eterna”.

Por fim, o Culto Jovens Adventistas apresenta caráter marcadamente lúdico. Antes 
da pregação, realizam-se gincanas destinadas a testar o conhecimento religioso das pessoas 
reunidas na chochi. Entre as atividades, destacam-se brincadeiras que consistem em dar 
continuidade a um louvor subitamente interrompido, avaliar quem memorizou o maior 
número de versículos ou responder a jogos de pergunta-resposta sobre temas bíblicos. Os 
vencedores recebem como prêmio bíblias ou obras de Ellen White fornecidas pela AAmaR 

6	 Disponível em: https://aamar.adventistas.org/. Acesso em 13/02/25.

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

198

– como O Grande Conflito e Caminho a Cristo. Via de regra, a pregação é conduzida por 
jovens, cuja fala, por vezes marcada por insegurança, pode ser compreendida como parte 
de um processo de iniciação que prepara a futura geração de pregadores. Durante essas 
pregações, os membros mais experientes costumam manifestar aprovação por meio de 
gestos de concordância, reforçando o caráter formativo do culto.

A dinâmica de cinco cultos temáticos por semana pode ser atribuída à influência 
da AAmaR, que desde o início dos anos 2000 fornece todo o material religioso utilizado 
pelos Taurepáng do Bananal em sua prática ritual. Além das apostilas da Escola Sabatina, 
a instituição disponibiliza o Sermonário, livro-guia que define os temas de cada pregação 
ao longo do semestre, bem como os louvores tocados nos cultos, mídias digitais 
disponibilizadas pela instituição adventista. Considerando que os cultos seguem o padrão 
canto/pregação/canto, torna-se necessário examinar o significado do canto para os 
moradores do Bananal, para, então, analisar um trecho de pregação.

Durante os trabalhos de campo na aldeia, não foram observados cantos em língua 
indígena, e chama a atenção os Taurepáng traduzirem as pregações, mas não os cantos, 
entoados integralmente em português. Embora haja diversos professores nativos capazes 
de realizar essa tradução, tal prática não parece ser considerada necessária. A impressão 
que se tem é que a pregação, para ser compreendida, exige tradução; o canto, por sua vez, 
deve ser reproduzido.

Com efeito, a alteridade constitui uma fonte indiscutível de cantos para os Taurepáng. 
Durante a sessão de cura, o xamã entoa cantos que recebe de seus espíritos auxiliares, 
os Mawarí (Santilli, 1994). No antigo ritual de caça parishara, os cantos provinham do 
contato com os donos espirituais das espécies animais, como antas e queixadas (Lewy, 
2012a). No Aleluia, Bichiwung recebeu cantos da divindade que fora visitar no céu (Butt, 
1960). No movimento profético de San Miguel, na Venezuela, o profeta primevo apreendeu 
cantos após sua alma viajar pelo céu guiada por dois anjos (Levy, 2003). Entre as décadas 
1930-1970, os cultos Chimiting e Chochimuh, também praticados pelos os Taurepáng na 
Venezuela, ficaram marcados pela apropriação de cantos cristãos e da liturgia ensinada 
por missionários protestantes.

Em 1957, quando Butt (1960) visitou aldeias taurepáng na Venezuela, constatou 
que eles não praticavam mais o Aleluia. Em seu lugar, haviam adotado o Chimiting, 
adaptação nativa para “church meeting”. Segundo a autora, o Chimiting fora aprendido 
pelos antigos Taurepáng junto a um pastor anglicano chamado Smith, que teria partido 
do rio Essequibo, na Guiana, em missão evangelizadora pela área do Roraima. O pastor 
ensinou cantos para serem entoados toda vez que os indígenas quisessem “orar para falar 

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

199

com Deus”. Porém, Butt descobriu que seus interlocutores não apenas desconheciam o 
significado dos cantos do Chimiting que entoavam, como as letras continham palavras em 
um inglês precário e parcialmente desconexas, como: “Oh Mose drinking water”, “one, two, 
three” e “where’s my Lor?” (Butt, 1960, p. 99).

Quanto ao Chochimuh, testemunhado por Thomas (1976) nos anos 1970, os cantos 
misturavam palavras em inglês, espanhol e língua indígena, tais quais Jishe Krai (Jesus 
Christ), amen (amém), orekok (Holy Ghost), Dios (Deus), padre (pai), maimü (palavra), 
walpïbe (escuro), nonpona (na terra), veiyu (sol ou luz) e kakpona (no céu). Possível 
adaptação nativa para “church man”, o Chochimuh foi um culto realizado na chochi aos 
domingos ou em festividades tipicamente cristãs, como a Páscoa e o Natal. Para Andrello 
(1993, p. 141, 147), o Chimiting e o Chochimuh teriam exercido grande influência no 
paulatino processo de adesão dos Taurepáng ao adventismo. De fato, no Bananal e nas 
aldeias visitadas na Venezuela, como Maurak e Kumarakapay, as pessoas ouvem sentadas 
a mensagem do pregador, que retira dos papéis escritos Potorüto maimü, literalmente a 
“palavra de Deus”. Durante o serviço de canto, por seu turno, a congregação canta com 
notável vigor, o que não chega a ser uma surpresa. O apreço dos Taurepáng pelos cantos 
cristãos foi constatado desde seu efêmero contato com o pastor Davis.

Ao se debruçar sobre o significado do canto para os Pemon, Lewy (2012b), entende 
que se no parishara o xamã obtinha cantos mediante o contato com os donos espirituais das 
espécies animais, a mesma metodologia xamânica fora estendida para o Aleluia, Chimiting, 
Chochimuh e demais movimentos proféticos circum-Roraima. Segundo o autor, o canto 
ritual, para os Pemon, opera como veículo capaz de conectar seres de diferentes domínios 
(Lewy, 2012b, p. 20). Nessa chave, o interesse dos antigos Pemon pelo conhecimento dos 
missionários estaria baseado na premissa de que os indígenas haviam compreendido 
que os missionários sabiam como fazer as entidades cristãs os ouvirem. Assim, teriam se 
apropriado dos cantos cristãos – e da palavra escrita, eu acrescento – visando estabelecer 
contato com os novos espíritos trazidos pelos brancos (Lewy, 2017).

Questionados sobre o motivo de cantarem na igreja, os moradores do Bananal 
geralmente afirmam que o canto “alegra” a pessoa. Para Clotildo, entretanto, professor 
de língua taurepáng, cantar “abre o pensamento para receber a mensagem”. Essa ideia 
pode ser expressa da seguinte maneira: daukarüto konekatok mawin apitope, em que 
konekatok significa “fazer, preparar” e apitope corresponde a “receber, pegar”. Daukarüto 
é traduzido como “nosso pensamento”, podendo, em determinados contextos, significar 
“nosso espírito”. Já mawin designa “mensagem, ensinamento”. Portanto, considerando 
que a estrutura dos cultos se organiza em canto/pregação/canto, pode-se interpretar 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

200

que os Taurepáng cantam antes da pregação pela alegria de se abrirem para receber a 
mensagem-ensinamento de Deus transmitida pelo pregador, e cantam após a pregação 
em celebração por tê-la recebido. O canto, nesse sentido, produz o meio sonoro pelo 
qual a palavra divina chega aos fiéis. Contudo, como enfatizou Clotildo, Potorüto mawin 
wontok echi pemon yewantak innakama tuwap – “a mensagem de Deus precisa entrar no 
coração para transformar a pessoa”. Surge, então, a questão: como mawin, a mensagem-
ensinamento, poderia entrar no corpo de quem participa dos cultos?

Como mencionado, o conteúdo das pregações encontra-se escrito em português, de 
modo que o pregador traduz a mensagem para seu idioma no momento da transmissão. 
Alguns realizam essa tradução previamente, enquanto outros a fazem diretamente no 
púlpito. Não foram observadas pregações conduzidas inteiramente em língua taurepáng; o 
mais comum é a alternância entre a língua indígena, o português e o espanhol. Pregadores 
experientes, como Avelino, recorrem pouco ao Sermonário, utilizando-o apenas como 
referência para balizar o tema central de sua fala. Visto que as pregações duram em 
média entre 35 e 50 minutos, apresenta-se a seguir um pequeno trecho de uma pregação 
realizada no Culto de Adoração, em abril de 2022. Encerrada a primeira etapa de serviço 
de canto, Avelino se posicionou no púlpito e começou:

1. Sörö hora tüse potorütok apürüpütuyase.

(Nesta hora eu quero agradecer a Deus)

2. Söröwarö mais uma vez Deus sailö escolhamapönehu söröwarö amaimü kamato pera.

(Hoje mais uma vez Deus me escolheu para falar sobre tua palavra)

3. Söröwarö wik yurötokon röda’ mörö Potorüto mawin.

(Hoje vamos prestar atenção na mensagem-ensinamento de Deus)

4. Todos sejam bem-vindos, a igreja hoje está bem lotada.

5. Söröpenanemarö Potorütöda apürümakonse pürümanpaikon.

(Hoje vamos orar para que Deus possa nos abençoar)

6. Semupantokon-pe inna Ppoturüto maimü mais uma vez pedimos as tuas bênçãos. 
Pedimos também que o Espírito Santo esteja conosco nessa manhã de sábado.

(Para nós estudarmos a palavra de Deus mais uma vez, pedimos as tuas bênçãos. Pedimos 
também que o Espírito Santo esteja conosco nessa manhã de sábado)

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

201

7. Inna pürümatö Senhor.

(Oremos para o senhor)

8. Amaimüton pök seurumatai yaurö meruntã pürümatopo mörö wik wontope inna dewan 
yak.

(Quando eu for falar sobre tuas palavras, que o Espírito Santo as faça entrar em nossos 
corações)

9. Söröwarö inna patá anjeri pomarö.

(Hoje até que o Senhor venha buscar-nos)

10. Mörö randö inna ichi tüse inna repa mörö inna patasek kome kasau ya nayi mörö dak 
inna töpai man konwasena Potorüto man. Amém.

(Assim queremos ir para o lugar que o Senhor preparou para nós. Amém)

11. Söröpenanemarö poripe auyesakon yenin toda família.

(Hoje estamos felizes com a presença de vocês, toda a família)

12. Söröwarö tema sedö taurepöman “Noé chamado para salvar sua família”.

(Hoje vamos falar sobre o tema “Noé é chamado para salvar sua família”)

13. Quem é Noé nesta manhã aqui na igreja? Anorök miamo nam yonpaton Noé sou eu, 
Noé é você amörö paapai amay amok kim Noé. Você que é chamado para salvar sua família.

(Quem é Noé nessa manhã aqui na igreja? Noé sou eu, Noé é você, você que é papai, você 
que é mamãe, Noé somos nós. Você que é chamado para salvar sua família)

14. Söröwarö penanemarö Deus amörö apömasaman. Deus chama para salvar sua família 
otope amörö. Apömapöman Gêneses bíblia yau raukatök me acompanhe na bíblia Gêneses 
capítulo 6, versículo 3. 

(Hoje Deus chama você. Deus chama para salvar sua família. Me acompanhem ao abrir a 
bíblia no livro de gênesis capítulo 6, versículo 3)

Muitas considerações podem ser feitas a respeito desse pequeno trecho de 
pregação. Há, por exemplo, a linha 10, onde manifesta-se o desejo de acesso ao “lugar 
preparado pelo Senhor”, isto é, o paraíso celestial. Há também o apelo do pregador na 
linha 14, dizendo que Deus está convocando os fiéis para cuidarem de sua família – tal qual 
Noé o fez. O termo família, nesse contexto, não se refere à família nuclear, mas à “grande 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

202

família” reunida sob o teto da chochi (linha 11). Assim, um atributo das pregações parece 
ser o de “aconselhamento” (Gibram, 2020), no sentido de zelar pelo cuidado e bem-estar 
comunitário.

Todavia, o ponto a ser ressaltado é a invocação, logo no início da fala de Avelino, 
do Espírito Santo (linha 6), que na sequência é chamado de meruntã (linha 8). Em muitos 
contextos rituais cristãos, a manifestação do Espírito Santo ocorre por meio da glossolalia, 
isto é, uma fala inspirada por alteridades linguísticas de valor ininteligível (Bonfim, 2019). 
Entre os Palikur, por exemplo, povo indígena situado no norte do Amapá, observa-se 
grande interesse pelo chamado “batismo de fogo”, experiência de êxtase religioso que lhes 
proporciona contato direto com o mundo sobrenatural, mas que, se não controlado, o transe 
pode se tornar perigoso (Capiberibe, 2007, 2017). No caso dos Taurepáng, a compreensão 
do Espírito Santo não se associa ao falar em línguas ou a estados de transe. Ao contrário, 
assume a forma de uma “força invisível”, cuja presença é fundamental para que a palavra 
de Deus entre no coração dos fiéis e produza transformação em quem participa do culto.

Não à toa, a expressão merunte-ta significa “dar força, fortalecer” (Armellada & 
Salazar, 1981, p. 125), e outra forma utilizada pelos Taurepáng para se referir ao Espírito 
Santo é chamá-lo de Potorüto merunde, “o poder de Deus”. Para eles, Potorüto merunde 
vem do céu e imprime “força” à fala do pregador. Essa força é considerada necessária, pois 
entendem que o coração das pessoas é “duro” e resistente à Poturüto maimü, a “palavra de 
Deus”. Pode-se inferir, portanto, que mawin, a mensagem-ensinamento transmitida pelo 
pregador, precisa ser fortalecida por essa agência externa e outra-que-humana. Uma vez 
“fortalecida”, a “palavra de Deus” seria capaz de “entrar no coração” das pessoas (linhas 8). 
Inversamente, sem a ação de meruntã, a fala do pregador seria “fraca” e o ritual realizado 
na chochi não teria o resultado esperado.

Retomemos a afirmação do professor Clotildo: Potorüto mawin wontok echi 
pemon yewantak innakama tuwap, “a mensagem de Deus precisa entrar no coração para 
transformar a pessoa”. Como, efetivamente, a pessoa que participa dos cultos poderia ser 
transformada? É precisamente essa dimensão da ontologia da linguagem taurepáng que 
será abordada a seguir. A hipótese a ser investigada é que Poturüto maimü, a “palavra de 
Deus”, é portadora de uma qualidade luminosa denominada auká, cuja análise permitirá 
compreender os modos pelos quais a palavra divina atua sobre o corpo e a pessoa 
taurepáng.

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

203

Glória

O corpo taurepáng é denominado esak, invólucro material constituído de carne 
(pün) e sangue (mün). Segundo Koch-Grünberg, os Taurepáng acreditam que há algo no 
interior do corpo que “sobrevive após a morte”, e, se chamado de “alma”, então essa alma 
seria múltipla: precisamente, seriam cinco. Todas as cinco almas se comportam como 
“sombras ao fogo”, variando em tonalidades do mais escuro ao mais claro. A quinta alma, 
a mais clara, é chamada de yekaton, a “alma que fala”, o duplo da pessoa que deixa o corpo 
durante estados de inconsciência (Koch-Grünberg, 1982, vol. III, p. 151).

Décadas mais tarde, Thomas (1982) registrou que os Taurepáng possuem “ao 
menos” três almas: enuto, situada no olho e responsável pela visão; kamong, que após a 
morte instala-se nas serras e converte-se em Mawarí, espíritos perigosos para os vivos, 
mas auxiliares dos xamãs; e yekaton, a alma que habita o coração. Quando a yekaton é 
roubada por agentes maléficos, a pessoa adoece e, se não retornar ao corpo, o resultado é 
a morte (Thomas, 1982, p. 142).

Butt Colson & Armellada (1990) complexificam a discussão, assinalando que a 
yekaton é composta por porções de uma “luz brilhante” denominada auká. Proveniente do 
patamar celeste do cosmos, geralmente associada ao sol ou ao lugar do sol, auká permeia 
o mundo em intensidade variáveis. Regiões escuras, como cavernas e o inframundo, 
carecem mais de auká que o topo das serras e o céu onde voam os pássaros. Quando 
alojada no corpo (esak), os Pemon a denominam yekaton e os Kapon, akwaru. A “posse” de 
auká está associada a graus de sabedoria e bem-estar: pessoas “iluminadas” vivem bem; 
aquelas truculentas ou insensatas possuem menor porção de auká em seus corpos; elas 
“não vivem bem” (Butt Colson & Armellada, 1990, p. 15).

Em contraste, warú designa a escuridão, lugar das sombras e da noite. Assim, 
embora auká emane do céu, ela entra em contato com a escuridão do mundo e se converte 
em diferentes tonalidades de sombra. Seres dotados de energia vital consciente (yekaton, 
para os Pemon; akwaru, para os Kapon) podem elevar sua potência espiritual, mas estão 
sempre sujeitos à degradação do corpo físico. Na cosmologia pemon e kapon, a altura 
ocupa lugar privilegiado: estrelas, lua e seres que voam, como os indjerí (“anjos”), possuem 
maior luminosidade que os seres terrestres. Nessa concepção, o bom e belo está alocado 
no alto; o mal e feio, abaixo, no inframundo. Segundo Butt Colson & Armellada (1990), os 
sincretismos religiosos que tomaram forma na região do Monte Roraima, resultante do 
contato com as diversas denominações cristãs presentes na área, proporcionaram que os 
polos auká/warú se tornassem modulares das figuras de Deus e Satanás. A partir dessa 
transformação surgiram os profetas, especialistas chamados de sábios, cuja atividade 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

204

ritual está voltada para o patamar celeste do cosmos. Em busca da iluminação coletiva, 
eles visam aumentar a potência espiritual de seus seguidores a partir do contato com a 
fonte de “luz brilhante” que anima os corpos vivos. Para tal, o contato almejado parece ser 
estabelecido através de cantos e rezas (Butt Colson & Armellada, 1990, p.17).

Ao analisar a prática do Aleluia pelos Akawaio, subgrupo kapon situado na Terra 
Indígena Raposa-Serra do Sol, Abreu (1995) constatou que seus cantos e rezas são uma 
forma de “comunicação dos homens com os seres celestes. Estes últimos nada dizem, não 
perguntam nem respondem. Ao passo que os humanos perguntam, ordenam e declaram” 
(Abreu, 1995, p. 82). Através de experiências de transe, o líder ritual chamado de epukena, 
“sábio, profeta”, “aprende” as rezas e cantos que entoará no Aleluia, repassando em seguida 
esse conhecimento aos demais participantes do culto (p. 92).

Entre os Taurepáng adventistas, não há experiências de transe em seus cultos, o 
que sugere que a adesão à religião do Sétimo Dia tenha “estabilizado” suas manifestações 
proféticas (Andrello, 1993, p. 112). Ainda assim, há similaridades com o Aleluia akawaio: o 
pregador taurepáng é chamado pukenak, “sábio”, detentor de um conhecimento profundo 
de Potorüto maimü, a bíblia, glosada “a palavra de Deus”. É com essa acepção que ele 
também é chamado de ekamanin, “aquele que transmite a mensagem”. No âmbito de 
sua prática cristã, a mensagem diz respeito à pregação. Os cantos religiosos, por sua vez, 
permanecem provenientes da alteridade, mas não de seres do patamar celeste do cosmos. 
Em vez disso, são os brancos distantes representados pela AAmaR. De todo modo, são 
cantos que provêm da alteridade e enfatizam tanto a degradação deste mundo, quanto sua 
superação mediante o retorno de Cristo.

O bem-estar da pessoa está diretamente relacionado à composição da yekaton, isto 
é, à retenção de auká no corpo (esak). Por meio de um exercício de equivocação controlada 
(Viveiros de Castro, 2004) e de concordância pragmática (Almeida, 2013), pode-se chamar 
a yekaton simplesmente de “alma do coração”. Se iluminada por maior intensidade de 
auká (akwa para os Kapon), a pessoa vive bem; se dominada por warú, então vive mal. 
Nesse sentido, o termo yekaton equaciona as noções nativas de “alma do coração”, fala, 
“luz brilhante” e bem-estar. Além disso, trata-se de energia vital, pois corpos desprovidos 
de yekaton – e, portanto, de auká – são corpos mortos. Não obstante, a relação direta entre 
yekaton e fala sugere um alinhamento entre linguagem e luminosidade interior. Abreu 
(1995) reforça essa hipótese ao afirmar: “caso a pessoa comporte-se adequadamente, por 
meio dos cantos e rezas [do Aleluia], akwa penetra seu coração, conferindo-lhe felicidade” 
(Abreu, 1995, p. 112).

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

205

Ao questionar Avelino, pregador experiente do Bananal, sobre como ele espera que 
seja a vida no paraíso celestial, respondeu que quando Jesus voltar, os corpos dos que 
creem em Cristo serão transformados em “pura glória”, utilizando a palavra auká para se 
referir a essa transformação. Com efeito, os Taurepáng se referem à ideia de um paraíso no 
céu por duas expressões: Potorüto patá e auká patá. A primeira significa “lugar de Deus”, 
a segunda é “lugar de glória”. Ainda segundo o entendimento de Avelino, uma vez que as 
pessoas ascendam ao paraíso celestial, elas viverão ao lado de Deus e poderão cantar em 
potência máxima, sem jamais se cansar.

Ora, certa vez Farage (1997, p. 84) escreveu que “toda fala é alma”, sendo o canto a 
“potência da alma”. Embora a autora tenha se referido aos Wapichana, vizinhos ao sul dos 
Taurepáng, estes também parecem conceber a fala a partir de uma ontologia específica 
da linguagem (Hauck & Heurich, 2018). No céu, quando não houver mais distinção entre 
alma e corpo, pois os corpos serão glorificados, auká em “estado puro”, eles cantarão de 
uma maneira impossível de ser alcançada nesta terra, onde a alma é apenas parcialmente 
iluminada e o corpo perecível à degradação. Nessa linha, o paraíso celestial é concebido 
como um lugar permanentemente iluminado, pleno de auká, “glória” (Andrello, 1993, p. 
156; Monticelli, 2020, p. 40).

Como o pregador é o emissário de Potorüto maimü, a “palavra de Deus” contida 
nas páginas da bíblia e do livro Sermonário, é plausível especular que elas provenham 
de Potorüto patá/auká patá, o “paraíso celestial” e, portanto, sejam portadoras de auká. 
Assim, caberia ao líder ritual a habilidade de apreender tais “palavras luminosas” e 
transmiti-las às pessoas reunidas na chochi, durante o culto. Contudo, nem sempre isso 
acontece com a eficácia pretendida, pois é preciso a ação de meruntã, o “Espírito Santo”. 
Mediante o “fortalecimento” da fala do pregador, as palavras que transmite teriam a “força” 
necessária para “entrar” no coração duro das pessoas, justamente o local no corpo onde 
se situa a yekaton – a alma responsável pela fala. Talvez seja sob essa perspectiva que a 
afirmação de Clotildo revele seu sentido: “é preciso que a mensagem de Deus entre no 
coração para transformar a pessoa”. A transformação desejada seria na ordem do aumento 
da sabedoria, um aprimoramento da capacidade comunicativa e que está relacionado à 
sensação de bem-estar. Esse processo de elevação da potência espiritual só parece ser 
possível através de uma maior concentração/retenção de auká no corpo.

A hipótese da transformação da pessoa nos cultos, por meio da fala ritual, remete, 
em certa medida, ao Alto Rio Negro, no Noroeste Amazônico. Nessa região, habitada por 22 
grupos indígenas de diferentes famílias linguísticas, o uso de fórmulas verbais conhecidas 
como “benzimentos” é amplamente difundido. Tais enunciados podem ser proferidos para 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

206

proteção e cura individual ou coletiva, mas também para causar malefícios (Ramos, 2024; 
Cayón, 2024).

Os casos taurepáng e rionegrinos se aproximam pela diferença. Os benzimentos 
constituem um domínio de conhecimento parcialmente secreto, realizados na forma de 
sopro. As pregações na chochi, por sua vez, configuram um domínio público, em que a 
voz do pregador é inclusive amplificada pelo sistema de som da igreja. Além disso, uma 
característica essencial da noção de auká é sua qualidade imagética, luminosa, concebida 
como “luz brilhante” que emana do patamar celeste do cosmos. Já os benzimentos visam 
manipular propriedades cósmicas como um certo fogo-calor interior (Lolli & Andrello, 
2024). Em ambos os casos, de todo modo, a palavra falada revela-se um poderoso meio de 
ação sobre a realidade que circunda o enunciador.

Nesse sentido, os benzimentos rionegrinos estão mais próximos do que os 
Taurepáng chamam de tarén, fórmulas mágicas que visam a proteção, cura ou causar 
malefícios. Para que o tarén seja eficaz, sua execução precisa ser feita em voz baixa, 
quase como um sussurro, um sibilar de palavras que se proferido na presença de outras 
pessoas “enfraquece” o efeito pretendido (Thomas, 1982, p. 139; Amaral, 2019, p. 309). 
Apesar disso, os Taurepáng referem-se ao tarén como “reza”. Trata-se, contudo, de uma 
“reza” bastante distinta da oração praticada em sua experiência cristã, já que todo tarén 
é encerrado com a nomeação dos nomes secretos dos seres ancestrais responsáveis pela 
transformação desejada (Armellada, 1972; Koch-Grünberg, 1982). Nas orações cristãs, 
em contraste, indexa-se apenas a ideia geral de um Deus que atua como um pai que cuida 
de seus filhos, seja nos termos em português, seja em suas variações na língua taurepáng, 
como Potorüto e yepotorü, respectivamente, “nosso pai, nosso dono” e “aquele que está 
acima de todos nós”. Assim, a oração ao Deus cristão, para os Taurepáng, prescinde da 
necessidade de um nome próprio e secreto.

Para finalizar, é pertinente levantar algumas questões que podem balizar estudos 
futuros. Haveria relação entre a transmissão de Potorüto maimü e a yekaton de quem 
prega? Uma yekaton mais “iluminada” poderia ser mais eficaz na transmissão da palavra 
de Deus? Por outro lado, tudo que afeta negativamente os Taurepáng adventistas é, de 
forma explícita ou implícita, atribuído à ação de Satanás. Portanto, caso a pessoa cometa 
um ato considerado pecaminoso – como consumir bebida alcoólica, tabaco, carne de 
porco ou trabalhar no sábado – sua yekaton tornar-se-ia mais “escura”, marcada por maior 
intensidade de warú (“sombra”)? Em termos simples: se a palavra de Deus ilumina a pessoa, 
o pecado a “escurece”? Pode-se aventar que sim. Talvez por isso os cultos sejam realizados 
com tanta frequência no Bananal; seus moradores parecem buscar constantemente o 

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

207

contato com a luminosidade da palavra transformadora de Deus. É a alternativa que vêm 
elaborando para tentar viver bem em um mundo concebido como “estragado” por Satanás 
e pelo pecado, cujo fim, todavia, é tido como iminente.

Considerações finais

A prática adventista taurepáng não se configura como resultado de uma imposição 
catequética reiterada. Caso fosse, a expulsão de Alfred e Betty Cott da Venezuela, em 
1931, poderia ter levado os antigos moradores de Akurimã a abandonar o interesse pelos 
ensinamentos recebidos. O que se observa, ao contrário, é um protagonismo indígena na 
apropriação do conhecimento religioso e em sua circulação própria, processo que deu 
origem, mais tarde, aos cultos Chimiting e Chochimuh. Tanto no passado, com o Aleluia, 
quanto na prática adventista atual, os cantos provenientes da alteridade e o uso de papéis 
escritos ocupam lugar de destaque.

A argumentação desenvolvida buscou interpretar esse fenômeno a partir das 
afirmações dos interlocutores sobre a dinâmica dos cultos – “o canto abre o pensamento 
para receber a mensagem” e “a mensagem de Deus precisa entrar no coração para 
transformar a pessoa”. O exame de uma pregação evidencia que não basta apenas “cantar” e 
“ouvir o sermão”; para que o ritual realizado na chochi seja efetivo, é necessária a presença 
de meruntã, o “Espírito Santo” na concepção taurepáng. É sua ação que imprime “força” à 
fala do pregador, tornando mawin, a mensagem-ensinamento, apta a “entrar” no coração 
dos fiéis e produzir transformação em quem participa do culto.

Para compreender que tipo de transformação seria essa, equacionamos as noções 
nativas de alma, “luz brilhante” interior e bem-estar. A conclusão alcançada é que, se por 
um lado a yekaton está associada à fala e composta por auká, por outro, auká emana do 
patamar celeste do cosmos, entendido como sendo o paraíso (Potorüto patá, auká patá). 
Assim, a “palavra de Deus” é concebida como portadora de luminosidade. A ideia cristã de 
que “a palavra de Deus ilumina” encontra, portanto, sentido patente entre os Taurepáng, 
o que pode explicar seu interesse em praticar a religião adventista, com destaque para a 
alternância linguística que ocorre nos cultos.

Em última instância, o estudo da prática adventista taurepáng revela como a 
apropriação local de elementos cristãos se articula com concepções particulares de 
corpo e alma. A transmissão e circulação da “palavra de Deus”, fortalecida pelo “Espírito 
Santo”, é concebida como portadora de luz, capaz de elevar a potência espiritual dos fiéis. 
Essa dinâmica mostra que, longe de ser mera reprodução de um modelo missionário, os 
cultos realizados na chochi constituem um espaço ativo de criação indígena. Ao entrar no 

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

208

coração e iluminar a alma, a palavra de Deus projeta os Taurepáng adventistas para além 
da condição terrena, em direção à glória plena do almejado paraíso celestial.

Figura 1. Chochi, a igreja do Bananal.
Acervo pessoal.

Referências

Abreu, Stela Azevedo de (1995). Aleluia: o banco de luz. Dissertação de Mestrado, IFCH, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, SP, Brasil.

Allard, Oliver & Walker, Harry (2016). Paper, power, and procedure: reflections on 
Amazonian appropriations of bureaucracy and documents. The Journal of Latin American 
and Caribbean Anthropology, 21 (3), pp. 402-413.

Almeida, Ronaldo (2004). Traduções do fundamentalismo evangélico. In Robin M. Wright 
(ed.), Transformando os deuses, vol. II. Igrejas evangélicas, pentecostais e neopentecostais 
entre os povos indígenas no Brasil (pp. 33-54). Campinas, SP: Editora da UNICAMP.

Almeida, Mauro (2013). Caipora e outros conflitos ontológicos. R@U – Revista de 
Antropologia da UFSCar, v.5, n.1, pp. 7-28.

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

209

Amaral, Maria Virgínia (2019). Os Ingarikó e a religião Areruya. Tese de Doutorado, Museu 
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil.

Andrello, Geraldo (1993). Os Taurepáng: memórias e profetismo no século XX. Dissertação 
de Mestrado, IFCH, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, SP, Brasil.

Armellada, Cesáreo de (1972). Pemonton Taremuru. Los Tarén de los Indios Pemon. 
Universidad Catolica Andres Bello, Caracas, Venezuela.

Armellada, Cesáreo de & Salazar, Mariano (1981). Diccionario Pemon. Caracas: Corpoven/
Instituto Andrés Bello.

Bonfim, Evandro (2019). Glossolalia. The International Encyclopedia of Anthropology, pp. 
1-5.

Butt, Audrey (1960). The birth of a religion: the origins of a semi-Christian religion among 
the Akawaio. Journal of the Royal Anthropological Institute, 60 (1), pp. 66-106.

Butt Colson, Audrey (1985). Routes of Knowledge: an aspect of regional integration in the 
circum-Roraima area of the Guiana Highlands. Antropológica, 63-64, pp. 103-149.

______ (2009). Land: its occupation, management, use and conceptualization. The case of the 
Akawaio and Arekuna of the Upper Mazaruni District, Guyana. Panborough: Last Refuge.

Butt Colson, Audrey & Armellada, Cesáreo de (1990). El rol económico del cháman y su 
base conceptual entre los Kapones y Pemones septentrionales de las Guyanas. Montalban, 
n. 22, pp. 7-98.

Capiberibe, Artionka (2007). Batismo de fogo: os Palikur e o Cristianismo. São Paulo: 
Annablume.

______ (2017). A língua franca do suprassensível: sobre xamanismo, cristianismo e 
transformação. Mana 23(2), pp. 311-340.

Capredon, Élise; Cernadas, César & Opas, Minna (orgs.) (2023). Indigenous Churches 
Anthropology of Christianity in Lowland South America. Palgrave Macmillan, Cham.

Cayón, Luis (2024). As substâncias da vida. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos (ed.), 
Xamanismos ameríndios: expressões sensíveis e ações cosmopolíticas (pp. 457-476). São 
Paulo: Editora Hedra.

Delèage, Pierre (2010). Rituels du livre en Amazonie. Cahiers des Amériques Latines 63-
64(1-2), pp. 229-50.

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

210

Farage, Nádia (1991). As muralhas dos sertões. Os povos indígenas no rio Branco e a 
colonização. Rio de Janeiro: Paz e Terra; ANPOCS.

______ (1997). As flores da fala: práticas retóricas entre os Wapishana. Tese de Doutorado, 
FFLCH, Universidade de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil.

Fausto, Carlos (2008). Donos demais: maestria e domínio na Amazônia. Mana 14(2), pp. 
329-366.

Fausto, Carlos & Costa, Luiz (2021). Afinidades e diferenças: algumas considerações sobre 
a política da consideração (parte 1). Mana 27(3), pp. 1-29.

Gallois, Dominique (org.) (2005). Redes de relações nas Guianas. São Paulo: Associação 
Editorial Humanitas/FAPESP.

Gibram, Paola (2020). Falas da diferença: aconselhamentos e modos de ser kanhgág pé. 
Campos 21(1), pp. 43-60.

Hauck, Jan, & Heurich, Guilherme (2018). Language in the Amerindian imagination. An 
inquiry into linguistic natures. Language & Communication, 63, pp. 1-8.

Koch-Grünberg, Theodor (1982). Del Roraima al Orinoco, 3 vols. Caracas: Caracas: Ernesto 
Armitano.

______ (2006). Do Roraima ao Orinoco, v. 1: observações de uma viagem pelo norte do Brasil 
e pela Venezuela durante os anos 1911 a 1913. São Paulo: Editora UNESP.

Land, Gary. (2005) Historical Dictionary of Seventh-day Adventists. Historical dictionaries 
of religions, philosophies, and movements. Maryland: The Scarecrow Press, Inc.

Levy, Gabriela Copello (2003). Vozes inscritas: o movimento religioso de San Miguel entre 
os Pemon, Venezuela. Dissertação de Mestrado, IFCH, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, SP, Brasil.

Lewy, Matthias (2012a). Different “seeing” – similar “hearing”. Ritual and sound among 
the Pemón (Gran Sabana/Venezuela)”. Indiana 29, pp. 53-71.

______ (2012b). The Rituals of Orekotón and the Aguinaldos Pemón – The system of 
appropriation in Pemón music (Gran Sabana/Venezuela). Freie Universität Berlin, pp. 1-23.

______ (2017). About Indigenous Perspectivism, Indigenous Sonorism and the Audible 
Stance. Approach to a Symmetrical Auditory Anthropology. El oído pensante 5(2), pp. 1-21.

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

211

Lolli, Pedro Augusto & Andrello, Geraldo (2024). Farmacologia xamânica do Alto Rio 
Negro. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos (ed.), Xamanismos ameríndios: expressões 
sensíveis e ações cosmopolíticas (pp. 457-476). São Paulo: Editora Hedra.

Monticelli, Caio (2020). Patá matá, o que dizem os Taurepáng sobre o fim do mundo. 
Dissertação de Mestrado, PPGAS, Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, SP, Brasil.

Prestes Filho, Ubirajara de Farias (2006). O indígena e a mensagem do segundo advento: 
missionários adventistas e povos indígenas na primeira metade do século XX. Tese de 
Doutorado, FFLCH, Universidade de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil.

Ramos, Danilo Paiva (2024). A escuta dos sopros. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos 
(ed.), Xamanismos ameríndios: expressões sensíveis e ações cosmopolíticas (pp. 157-188). 
São Paulo: Editora Hedra.

Rivière, Peter (1984). Individual and Society in Guiana: a Comparative Study of Amerindian 
Social Organization. Cambridge: Cambridge University Press.

______ (1995). Absent-Minded Imperialism: Britain and the Expansion of Empire in 
Nineteenth-Century Brazil. London: Tauris Academic Studies.

Robbins, Joel (2004). Becoming Sinners: Christianity and Moral Torment in a Papua New 
Guinea Society. Berkeley: University of California Press.

Rodríguez, Iokiñe; Gómez, Juvencio & Fernández, Yraida (2023). La historia de los Pemon 
de Kumarakapay. Reino Unido: Escuela de Desarrollo Internacional de la Universidad de 
East Anglia.

Santilli, Paulo (1994). La tradition orale Karib. Annales littéraires de l’Université de 
Besançon, 527. Besançon: Université de Franche, pp. 291-232.

______ (2001). Pemongon Patá. Território macuxi, rotas de conflito. São Paulo: Editora Unesp.

Thomas, David (1976). El movimiento religioso de San Miguel entre los Pemon.  
Antropologica, 43, pp. 3-52.

______ (1982). Order Without Government: The society of the Pemon indians of Venezuela. 
Chicago: Illinois Studies in Communication.

Vilaça, Aparecida & Wright, Robin (orgs.) (2009). Native Christians. Modes and Effects 
of Christianity among indigenous People of the Americas. Burlington: Ashgate Publishing 
Company.

Palavras luminosas



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

212

Viveiros de Castro, Eduardo (2004). A antropologia perspectivista e o método da 
equivocação controlada. Aceno – Revista de Antropologia do Centro-Oeste, 5 (10), pp. 247-
264.

Wright, Robin (org.) (1999). Transformando os Deuses. Os múltiplos sentidos da conversão 
entre os povos indígenas no Brasil. Campinas: Editora da Unicamp.

______ (org.) (2004). Transformando os Deuses volume II. Igrejas evangélicas, pentecostais e 
neopentecostais entre os povos indígenas no Brasil. Campinas: Editora da Unicamp.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Caio Monticelli



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

213

Palavras luminosas: esboço de uma ontologia da linguagem taurepáng

Resumo
Situados próximos à fronteira com a Venezuela, os Taurepáng possuem uma vida ritual 
bastante intensa. Praticantes há décadas da religião Adventista do Sétimo Dia, o cotidiano 
da aldeia Bananal é cadenciado pela realização de cinco cultos por semana. Dentro da igreja, 
o pregador é o responsável por transmitir a palavra de Deus aos membros da congregação. 
Sua fala, no entanto, precisa ser fortalecida pela ação do Espírito Santo, caso contrário o 
efeito pretendido não sairia como esperado. A hipótese de pesquisa deste trabalho é que 
a palavra de Deus transmitida pelo pregador detém uma qualidade luminosa denominada 
auká, caracterizada por ser uma “luz brilhante” que vem do céu. Ao equacionar as noções 
nativas de alma, auká e bem-estar, a presente análise busca contribuir para os contornos 
gerais de uma “ontologia da linguagem” taurepáng.
Palavras-chave: Taurepáng; Cristianismo Indígena; Cosmologia; Ontologia da Linguagem; 
Noção de Pessoa.

Luminous Words: Sketch of a Taurepáng Ontology of Language

Abstract
Located very close to the Venezuelan border, the Taurepáng lead a highly ritualized life. 
Practicing the Seventh-day Adventist religion for decades, daily life in the Bananal village 
is paced by five weekly worship services. Within the church, the preacher is responsible 
for delivering God’s word to the congregation. His speech, however, must be empowered 
by the action of the Holy Spirit; otherwise, the intended effect would not be achieved. The 
research hypothesis of this work is that the word of God delivered by the preacher holds a 
luminous quality called auká, characterized as a “bright light” that comes from the sky. By 
articulating native notions of soul, auká, and well-being, this analysis seeks to contribute 
to what we might call a Taurepáng “ontology of language.”
Keywords: Taurepáng; Indigenous Christianity; Cosmology; Ontology of Language; 
Notion of Person.

Palavras luminosas


