Revista ,
@ntropologia

da UFSCAR
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 188-213.

Palavras luminosas: esboco de uma ontologia da linguagem
taurepang

Caio Monticelli

Doutor em Antropologia Social/Universidade Federal de Sao Carlos
https://orcid.org/0000-0002-5992-4115
caio.monticelli@gmail.com

Introducao

Os Taurepang sao um povo indigena localizado no norte do estado de Roraima. Sua
populagdo é de pouco mais de 849 pessoas, cujas aldeias estao distribuidas principalmente
na parte setentrional da Terra Indigena Sdo Marcos (TISM) e, em menor nimero, na por¢ao
oeste da Terra Indigena Raposa-Serra do Sol (TIRSS)'. Desse total, cerca de quatrocentos
Taurepang vivem na aldeia Bananal, no Alto Sdo Marcos, a poucos quildmetros de distancia

da fronteira com a Venezuela e da cidade de Pacaraima-RR.

Os Taurepang do Bananal se afirmam cristdos e praticam, ha décadas, a religido
Adventista do Sétimo Dia. Isso significa, entre outras coisas, que eles ndo consomem
bebidas alcodlicas, ndo fumam, ndo comem carne de porco e resguardam o sabado como
dia sagrado (Andrello, 1993). De forma complementar, desde o inicio dos anos 2000, a
dinamica interna da aldeia Bananal tem sido cadenciada pela realiza¢do de cinco cultos
por semana (Monticelli, 2020). Portanto, falar dos Taurepang do Bananal é, em alguma
medida, falar sobre a maneira como eles experienciam o cristianismo (Wright, 1999,
2004; Vilaga & Wright, 2009; Capredon, Cernadas & Opas, 2023).

A primeira parte do artigo examina o protagonismo de antigos grupos taurepang
na recep¢do dos missiondrios adventistas, que chegaram as suas aldeias no inicio do

século XX (Prestes Filho, 2006). Para compreender esse processo de adesdo religiosa, é

1 Disponivel em: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Taurepang. Acesso em 10/02/2025.



Palavras luminosas

necessario considerar dois fatores que se complementam: i) a disseminacao do movimento
profético Aleluia pela &rea do Monte Roraima (Butt, 1960; Abreu, 1995; Amaral, 2019); e
ii) a presenca secular, nessa regiao, de cartilhas contendo mensagens e cantos cristaos, um
método de catequese bastante empregado pelos missiondrios anglicanos e adventistas
que atuavam na Guiana Inglesa. Todavia, uma vez que foram apropriados pelos indigenas,
tais papéis passaram a receber um uso particular em contextos marcadamente rituais
(Deleage, 2010; Allard & Walker, 2016).

Na segunda parte, serdao analisadas as atividades que acontecem na chochi, a igreja
do Bananal, com destaque para a importancia dos cantos e das pregacdes. A estrutura
dos cultos segue um padrdao bem definido de canto/pregacao/canto, em que a palavra
cantada produz o “meio sonoro” (Lewy, 2012a, 2012b, 2017) pelo qual a mensagem de
Deus é transmitida pelo pregador. Essa dinamica, contudo, s6 é eficaz quando ha a acao de
meruntd, o “Espirito Santo”, sem a qual a palavra divina nao teria a forca necessaria para

“entrar” no coragao das pessoas.

Por fim, a terceira parte busca esbocar os contornos gerais de uma “ontologia
da linguagem” taurepang (Hauck & Heurich, 2018; Caydn, 2024; Ramos, 2024; Lolli &
Andrello, 2024). A questao central que orienta essa discussdo é: de que modo a palavra de
Deus transmitida pelo pregador pode efetivamente transformar a pessoa taurepang? Por
meio de um exercicio de equivocacao controlada (Viveiros de Castro, 2004) e concordancia
pragmatica (Almeida, 2013), articulam-se as no¢des nativas de alma, sabedoria e bem-
estar para argumentar que a palavra de Deus possui uma qualidade luminosa denominada

aukd, capaz de elevar a poténcia espiritual de quem participa dos cultos.

Chegam os missionarios

Diferentemente do que se poderia supor em um primeiro momento, o contato
inicial dos Taurepang com a religido adventista ndo ocorreu por meio de missionarios que
partiram de cidades estratégicas da Amazoénia brasileira, como Belém, Manaus ou Boa
Vista. Ao contrario, os missionarios chegaram a regido do Monte Roraima seguindo rotas
pelo interior da Guiana Inglesa, entdo colonia britanica®. Embora a Igreja Adventista do
Sétimo Dia (IASD) tenha sido fundada nos Estados Unidos em 1863, ha registros de que

2 Embora as Guianas tenham sido reivindicadas pelos espanhéis, foram os holandeses os primeiros
europeus a se estabelecerem de fato na regido. Durante os séculos XVII e XVIII, eles construiram
grandes engenhos de agticar ao longo da costa guianense e fomentaram uma extensa rede de trocas
com os povos indigenas locais. No inicio do século XIX, porém, a Holanda se viu impelida a ceder a
Inglaterra suas colonias nos rios Essequibo, Demerara e Berbice, que, em 1831, foram unificadas sob o
nome de Guiana Inglesa, ou Guiana Britanica. Apenas em 1966 que a Guiana se tornou uma republica
independente do Reino Unido (Farage, 1991; Riviere, 1995).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

189



190

Caio Monticelli

ja em 1883 circulavam publica¢des adventistas na Guiana Inglesa, tornando esse pais o
primeiro da América do Sul a receber periédicos contendo a mensagem da nova religiao
(Land, 2005, p. 8; Prestes Filho, 2006, p. 47).

Em 1906, o pastor americano Davis desembarcou em Georgetown para coordenar
a incipiente Missdao Adventista da Guiana. Apds cinco anos morando na capital, foi
informado por indigenas - cuja etnia ndo se sabe ao certo - sobre a existéncia de um
profeta nativo da regido do Monte Roraima, que afirmava receber mensagens diretamente
de Deus. Intrigado com a histéria, Davis decidiu viajar ao interior, interpretando o que
julgou ser uma “demanda espontanea” daqueles povos distantes pela mensagem de Cristo
(Butt Colson, 2009, p. 158).

No final de abril de 1911, Davis partiu de Georgetown rumo ao Monte Roraima.
Durante a viagem, parou em aldeias akawaio e arekuna para pregar. Em 12 de junho,
alcangou o rio Paruim3, préximo a fronteira venezuelana, e recebeu as boas-vindas com
tiros de espingarda disparados por “uma duzia de indios nus”. Para o missionario, a
recepc¢ao calorosa foi uma demonstragdo da intervencao divina, que despertara naquela
gente humilde um genuino interesse pelo evangelho. Em 25 de junho, ja estando na
Venezuela, fundou a missdo adventista The Mountain View Mission of S.D.A. (Prestes Filho,
2006, p. 164; Butt Colson, 2009, p. 159)3.

Ao aproximar-se do Monte Roraima, Davis chegou a aldeia Kawariana Romono,
situada ao pé da montanha. Essa aldeia seria visitada ainda em 1911 pelo etnégrafo alemao
Theodor Koch-Griinberg, acompanhado do jovem xama Akuli, que anos mais tarde teria
um filho chamado Bento, o fundador da aldeia Bananal. Davis, contudo, ndo chegou a se
encontrar com Koch-Griinberg nem com Akuli, pois faleceu poucas semanas apds chegar
a Kawariana Romono (Koch-Griinberg, 2006; Andrello, 1993).

O chefe dessa aldeia era um homem chamado Seremada, que anos antes da
chegada de Davis havia sido aluno da missdo anglicana Kongamuk, instalada as margens
do rio Mau, préxima a fronteira da Guiana com o Brasil. Devido as dificuldades logisticas,
Kongamuk teve as atividades encerradas em 1889. Ao retornar para o vale do rio Kuken3,
Seremada fundou a aldeia Kawariana Romono e construiu uma pequena igreja, onde

passou a transmitir algum conhecimento religioso adquirido junto ao pastor anglicano.

3 De modo geral, o conceito de “missdo religiosa” designa qualquer atividade voltada a salvacdo de
individuos ou coletividades, dado que, no interior do cristianismo, a difusdo do evangelho é entendida
como um dever fundamental. Em sentido mais técnico, porém, a “missao” refere-se a propagacio
do evangelho em contextos onde a ordem social ainda ndo se encontra estruturada pelos valores da
“cultura crista”. Baseada na premissa de que a diversidade cultural pode ser orientada por uma leitura
universalizante dos textos biblicos, a missdo implica a introdug¢io de um sistema particular de crencas e
praticas em um universo cultural distinto, com o objetivo de molda-lo segundo os fundamentos cristdos

(Almeida, 2004, p. 33).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Além disso, Seremada trouxe de Kongamuk um pequeno livro escrito em lingua akawaio,
contendo hinos cristdos. Ainda que ndo dominasse plenamente a leitura, abria o livrinho e

o lia, falando “a lingua dos anjos” (Rodriguez, Gémez & Fernandez, 2023, p. 38).

Na prética, sua “leitura” restringia-se a repeticdo de alguns poucos caracteres do
alfabeto inglés. Na década de 1990, Andrello (1993) visitou a aldeia taurepang Maurak, na
Venezuela, onde conheceu Raimundo, entdo com cerca de 80 anos e um dos ultimos netos
vivos de Seremada. Raimundo relatou que seu avd costumava reunir as pessoas para a
oracdo, empunhava um pedaco de papel e comecgava a recitar: “a, b, c...” (Andrello, 1993,
p. 144). Assim, ainda que ndo pertencentes ao léxico taurepang, ou talvez justamente
por isso mesmo, tais palavras aparentemente sem nexo passaram a ser mobilizadas em

contextos marcadamente rituais pelo antigo chefe.

O uso de cartilhas religiosas escritas em lingua indigena, contendo hinos e
mensagens cristas, foi um método de traducao com fins catequéticos bastante empregado
pelos anglicanos atuantes na Guiana Inglesa. A partir de 1829, quando suas missdes se
expandiram para o interior da colonia britanica, esses papéis passaram a exercer forte
influéncia nos povos Akawaio, Patamona, Macuxi, Arekuna e Taurepang. Em 1874, por
exemplo, o pastor anglicano William Brett ja teria impresso mais de mil panfletos em
lingua akawaio, abarcando temas do Antigo e do Novo Testamento e os distribuindo em
diversas missdes frequentadas pelos Akawaio (Amaral, 2019, p. 92). Quase cinquenta
anos depois, em 1911, Koch-Griinberg registrou que o chefe Seremada possuia uma caixa
cheia de publica¢cdes dos anglicanos, dentre elas uma cartilha intitulada Church Service for
the Muritaro Mission, Georgetown 1885 (Koch-Griinberg, 2006, p. 116).

O aparente sucesso do empreendimento anglicano, contudo, ndo se deveu apenas
a acdo missionaria. A existéncia de rotas tradicionais pela regido do Monte Roraima,
por onde circulam pessoas, objetos e saberes desde tempos imemoriais, favoreceu a
disseminag¢do das cartilhas religiosas e possibilitou que os indigenas lhes atribuissem
usos proprios (Déléage, 2010; Allard & Walker, 2016). Essa apropriacdo contribuiu
para a emergéncia local de movimentos proféticos, como o Aleluia, caracterizado pela
combinacao de elementos cristdos com experiéncias de natureza xamanica - como o
contato com espiritos celestes mediante o estado de transe (Abreu, 1995; Amaral, 2019).
Portanto, quando Davis chegou a Kawariana Romono, em 27 de junho de 1911, encontrou
indigenas ja familiarizados com um certo tipo de conhecimento do cristianismo. Todos
ali, afinal, estavam reunidos sob a chefia de Seremada, ex-aluno da missdo anglicana
Kongamuk. Nesse sentido, embora a mensagem adventista fosse nova em sua forma, seu

conteudo essencial ndo era totalmente inédito.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

191



192

Caio Monticelli

Davis carregava consigo um diario pessoal, no qual registrou que os habitantes de
Kawariana Romono lhe pediram “insistentemente” a funda¢cdo de uma missao. De imediato,
durante alguns dias, o pastor deu instrucdes, nomeou pessoas e realizou pregacdes. Em 18
dejulho, porém, seu diario é escrito por Theophilis, companheiro de viagem e intérprete de
Davis, jovem akawaio que havia sido aluno da missdo anglicana Bartica Groove, instalada
no rio Essequibo, Guiana. Nesse dia, Theophilis fez anota¢des acerca do estado debilitado
de saude do missionario (Butt Colson, 2009, p. 159).

Enfraquecido por febre alta, vomitos e diarreia, Davis faleceu em 31 de julho
de 1911. Sua sepultura, marcada por uma lapide, permanece até hoje proxima a aldeia
taurepang Kumarakapay, na Venezuela. Ap6s a morte do pastor, seu diario foi levado por
Theophilis de volta a Georgetown e entregue a outro pastor adventista. Em novembro de
1911, o contetdo foi publicado no periédico adventista Review and Herald, nos Estados
Unidos. A partir de entdo, os indigenas visitados por Davis no interior da Guiana passaram
a ser conhecidos como “Davis Indians”. Muitas histérias foram escritas sobre eles, a maioria
enfatizando sua “fidelidade” aos ensinamentos do pastor e o “apelo” que faziam por novos
missionarios (Prestes Filho, 2006, p. 173-174).

EmboraDavis estivesse familiarizado com o oficio de evangelizar gruposamerindios,
ele ndo era etndgrafo. Seu diario carece de informac¢des detalhadas sobre quem seriam
os povos que “pediram” a fundacdo de uma missao, além de sequer mencionar o Aleluia,
pratica ritual da qual Seremada era entusiasta. Assim, quem seriam os “Davis Indians” e

em que consiste o Aleluia?

Estima-se que o Aleluia tenha surgido entre 1845 e 1885, quando um xama macuxi
chamado Bichiwung foi levado das Montanhas Kanuku, interior da Guiana, para trabalhar
em uma missdo anglicana em Georgetown. Em algum momento da estadia, Bichiwung
teria desconfiado de que o pastor o estava enganando, pois ndo queria que os indigenas
alcangassem o chamado paraiso no céu apds a morte. Entristecido, Bichiwung haveria
orado tdo intensamente que entrou em transe, sua alma viajou pelo céu e foi se encontrar
com uma entidade reluzente posteriormente associada ao Deus cristdo. Da visita ao céu,
foi presenteado diretamente pela divindade com as dancas e os cantos do que veio a ser o
Aleluia. De volta a sua aldeia no interior guianense, Bichiwung dedicou-se o resto da vida a
ensinar o Aleluia a todos os indigenas que desejassem verdadeiramente alcancgar o paraiso
celestial apés a morte (Butt, 1960, p. 69; Amaral, 2019, p. 120)*

4  Outros possiveis nomes de Bichiwung sdo Pichiwung, Bisiwung, Pisiwung e lisiwon. Independente,
porém, da grafia, seu significado é algo como “senhor das espécies animais” (Abreu, 1995, p. 72, nota
39).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Quanto aos povos chamados de “Davis Indians”, o pastor escreveu em seu diario
que Kawariana Romono era uma aldeia habitada pelos “Ackowio”. No entanto, em outubro
daquele mesmo ano de 1911, Koch-Griinberg esteve em Kawariana Romono e afirmou
se tratar de uma aldeia “Taulipadng” (Koch-Griinberg, 1982, vol. III, p. 142; Butt Colson,
2009, p. 160). Ou seja, sob essa 6tica, foram os Taurepang de Kawariana Romono que
supostamente “pediram” para que Davis fundasse uma missao entre eles. Trata-se, entdo,
de um caso notavel de “proselitismo as avessas”, ja que foram os indigenas do Roraima que

solicitaram ao missionario a oferta do servigo religioso, nao o contrario.

De fato, a primeira mengao ao etnénimo Taurepang aparece no trabalho etnografico
de Koch-Griinberg (2006, p. 58). Antes disso, eles eram conhecidos por Jaricuna ou
Yaricuna, possivel equivoco dos brancos que nao os distinguiam dos Arekuna, seus parentes
ao norte (Andrello, 1993, p. 43; Santilli, 2001, p. 21). Entre si, contudo, os Taurepang se
autodenominam Pemon, termo que significa “gente, pessoa” e que é compartilhado com
os Kamarokoto e Arekuna, grupos aparentados situados a oeste e noroeste do Monte
Roraima. Os Taurepang constituem o subgrupo pemon situado mais ao sul, habitantes
de uma regiao que, no inicio do século XX, foi atravessada pela fronteira entre o Brasil e a
Venezuela (Thomas, 1982).

Ao lado dos Pemon vivem os Kapon, situados sobretudo do lado oriental do
Monte Roraima. Trata-se de outro grande grupo étnico transfronteirico subdividido em
Akawaio, Patamona e Ingarikdé (Butt Colson, 2009; Amaral, 2019). Enquanto coletivos,
Pemon e Kapon conformam os povos indigenas falantes de uma lingua da familia Karib
mais numerosos de toda a regido guianense (Riviére, 1984; Gallois, 2005). Seu territério
tradicional de ocupacao corresponde a uma ampla faixa de terras adjacente ao Monte
Roraima, drea conhecida como circum-Roraima, que foi sobreposta pela triplice fronteira
Brasil-Venezuela-Guiana (Butt Colson, 1985).

Na segunda metade do século XIX, a emergéncia do Aleluia inaugurou uma nova fase
na vida ritual dos Pemon e Kapon. A medida que a profecia da vida péstuma no paraiso
celeste era disseminada, novos xamas-profetas foram surgindo, especialistas rituais que
se destacaram pela habilidade de entrar em transe no intuito de obter cantos e mensagens
junto aos espiritos cristios - o que nem todos conseguiam. Apds as suas primeiras
manifestacdes entre os Macuxi e Akawaio, ndo tardou para as dancgas e cantos do Aleluia
incorporarem as dangas e cantos do parishara, um antigo ritual de caga praticado pelos
Pemon e Kapon. Assim, a antiga casa cerimonial de suas aldeias foi rebatizada para chochi,
adaptacdo do inglés church, e o Aleluia passou a ser praticado no lugar do parishara (Butt

Colson, 2009, p. 254; Lewy, 2012a). Koch-Griinberg, inclusive, chegou a afirmar que em

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

193



194

Caio Monticelli

Kawariana Romono se percebia “com mais clareza” a influéncia do anglo-cristianismo,
pois seus moradores dangavam o Aleluia enquanto em aldeias vizinhas, “mais originais”
na opinido do autor, os indigenas ainda preferiam o tradicional parishara (1982, vol. IlI,
p. 145).

Apdbs a morte de Davis em 1911, a IASD ndo conseguiu enviar prontamente outro
missionario a regido do Monte Roraima. Estes sé voltariam a atuar na area em 1927,
quando Alfred e Betty Cott assumiram essa tarefa. Um ano antes, em 1926, a situacao dos
“Davis Indians” fora verificada de perto por W. Baxter e C. Sutton. Ambos representantes
da IASD, ficaram desapontados ao constatar que os “Davis Indians” nao praticavam mais os
cultos ensinados pelo pastor, embora recordassem, em inglés precario, trechos de cantos
cristaos (Prestes Filho, 2006, p. 176). Essa constatacao revela o apre¢co dos Taurepang
pelos cantos cristdos - cantos que, no limite, provém da alteridade; no caso, dos brancos
-, visto que permaneceram na memoria coletiva quase duas décadas apos a breve estadia
do missionario em Kawariana Romono.

A aparente fragilidade da fé dos “Davis Indians” - reportada por W. Baxter e C. Sutton
- teria motivado a viagem do casal Cott a regido do Monte Roraima, em 1927. Em Akurima,
aldeia taurepang préxima a fronteira Venezuela-Brasil, os Cott foram bem-recebidos pelo
chefe André, que construiu uma igreja na comunidade. Firmada a base para as operacdes
missionarias, durante anos o casal educou grupos taurepang na lingua inglesa, realizou
pregacdes e difundiu os principios da religidao adventista. Nesse processo, combateram
com afinco o que chamaram de “habitos pecaminosos”, como a poligamia®, o consumo de
tabaco, de bebidas alcodlicas, a pratica dos xamas e do proprio Aleluia (Andrello, 1993, p.
120; Prestes Filho, 2006, p. 187).

Em 1931, um destacamento militar venezuelano alegou questdes de soberania
nacional e expulsou os Cott do pais. No ano anterior, contudo, o casal havia pregado em
28 aldeias taurepang e arekuna, disseminando a mensagem adventista e intensificando
proibicdes religiosas (Andrello, 1993, p. 149; Prestes Filho, 2006, p. 189). A escola
adventista de Akurima chegou a contar com 375 alunos, em uma aldeia que atingiu 900
moradores - nimero muito superior ao padrdo das aldeias guianenses da época, que até
meados do século XX raramente ultrapassavam 100 pessoas (Riviere, 1984; Rodriguez,
Goémez & Fernandez, 2023).

5 Em 1911, anos antes da chegada dos Cott a Akurima, Koch-Griinberg registrou que a poligamia era
amplamente praticada entre os Taurepang do Roraima, havendo homens que mantinham cinco ou até
sete esposas. Eventualmente, conflitos surgiam entre as mulheres, e uma delas, tomada pela irritacao,
sentava-se em um banco e exclamava a outra: “Cozinhe vocé para o seu marido!” (1982, vol. III, p. 97).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Com a expulsao dos Cott, a cristianizacdo dos Pemon na Venezuela passou a
ser responsabilidade da ordem franciscana. Os padres fundaram missdes em locais
estratégicos da savana venezuelana, com o objetivo de “desconverter” os indigenas do
adventismo para converté-los a fé catélica. Os esfor¢os, porém, encontraram resisténcia
entre os grupos taurepang que haviam tido contato direto com Alfred e Betty Cott. Diante
das incursdes dos padres, os moradores de Akurima se dispersaram, migrando para
diferentes sitios ao longo da fronteira Venezuela-Brasil; muitos continuaram a praticar os
cultos ensinados por “father Cott” (Andrello, 1993, p. 127).

Expulsos da Venezuela, os Cott transferiram-se para o lado guianense da fronteira
e fundaram a missao Paruimd, em 1932, as margens do mesmo rio onde, anos antes, Davis
fora bem-recebido por “uma duzia de indios nus”. Francisco André, filho do chefe André
de Akurima, tornou-se assistente pessoal de Alfred Cott em Paruimd e, posteriormente,
fundou a aldeia Maurak, ao sul do antigo sitio de Akurim3, reunindo familias resistentes
ao catolicismo (Rodriguez, Gémez & Fernandez, 2023, p. 70). Maurak consolidou-se como
novo centro religioso taurepang pés-Akurima, e entre seus primeiros moradores estava
Bento, que nos anos 1960 fundaria a aldeia Bananal no Brasil (Andrello, 1993, p. 130,
148). Trata-se do filho do xama Akuli, guia de Koch-Griinberg ao Monte Roraima. Avelino,
filho de Bento e pregador de grande prestigio no Bananal, nasceu em Maurak, sendo

influenciado desde a infancia pelo adventismo praticado por seus familiares mais velhos.

Em Maurak, Francisco André recebia livros e cartilhas religiosas da missao Paruimad,
material escrito em akawaio - pratica semelhante a das missdes anglicanas, pois, na
Guiana, os Akawaio (Kapon) sdao maioria em relacao aos Pemon. Armazenados no depdsito
da igreja, licoes e hindrios adventistas, escritos em uma lingua ligeiramente distinta
do taurepang, eram distribuidos e utilizados durante o culto sabatino, ritual semanal
realizado na chochi. O retorno de missionarios adventistas a Venezuela foi permitido no
final da década de 1950. A partir de entdo, houve um aumento da ortodoxia religiosa dos
cultos taurepang; antes disso, sua pratica ritual esteve por quase duas décadas sendo
realizada de maneira autobnoma. Com a volta dos missionarios, a IASD construiu um
colégio adventista em Maurak, nos anos 1960, que passaria a exercer grande influéncia
na juventude taurepang, formando novas geracoes de pregadores (Andrello, 1993, p. 148,
151; Prestes Filho, 2006, p. 200).

Na mesma época em que Maurak recebia o colégio adventista, Bento, filho de
Akuli, migrava para o lado brasileiro da fronteira, para fundar a aldeia Bananal. No sitio
que margeia o igarapé Makayapang - afluente da margem esquerda do rio Surumu -,

construiu sua casinha e uma pequena igreja, onde, todos os sdbados, sua familia se reunia

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

195



196

Caio Monticelli

para o culto, ritual ministrado, na grande maioria das vezes, pelo préprio chefe Bento.
Para realizar suas pregacdes, Bento consultava as paginas de um livrinho produzido na
missdo Paruimd, que trouxera consigo de Maurak.

Conclui-se, a partir dessa longa contextualizacdo, que a missao religiosa conduzida
pelo pastor Davis teve pouco tempo para criar raizes. A missao dos Cott, em contrapartida,
foi mais duradoura, influenciando comunidades como Akurima e Maurak, que acabariam
por influenciar a prépria formacdo do Bananal. Alguns dos primeiros moradores do
Bananal tiveram contato direto com os Cott - como o casal fundador da aldeia, Bento e
Rosa. Rosa fora aluna de Betty em Akurim3, e o chefe Bento, quando jovem, fora batizado
por Alfred na missao Paruimd. Ao longo dos anos, os cultos no Bananal também foram se
transformando, fruto da intensificacio do contato de seus moradores com instituicdoes

adventistas brasileiras.

Cultos taurepang

A igreja do Bananal é uma constru¢do de madeira chamada de chochi, onde sao
realizados cinco cultos por semana. Nas noites de domingo ocorre o Culto de Evangelismo,
nas noites de quarta-feira o Culto de Oragdo, nas noites de sexta-feira o Culto do Por do
Sol, nas manhas de sdbado o Culto de Adoracao e nas tardes de sabado o Culto Jovens
Adventistas. Os encontros noturnos acontecem das 19h as 20h, o matutino de sabado das
10h as 12h e o vespertino das 17h as 18h.

A pregacdo de todos os cultos mobiliza pautas centrais da religido adventista, como
o “grande conflito” entre Deus e Satanas e o iminente retorno de Jesus Cristo a Terra.
Movidos por essa forma de interpretar os acontecimentos de seu cotidiano, bem como as
noticias do mundo que chegam pela televisdo e internet, os Taurepang parecem viver em
um constante estado de “aten¢do milenarista” (Robbins, 2004, p. 164). E enquanto Cristo
ndo vem, os conflitos s6 tendem a se agravar, seja pelo surgimento de doencas e guerras,
seja pelo aumento da fome e da violéncia de maneira geral. Nesse sentido, os eventos
recentes na fronteira Brasil-Venezuela, como o acirramento da tensdo militar, a grande
migracdo venezuelana para o Brasil, a situacdo de miséria que assola os parentes em lado
venezuelano e a eclosdo da pandemia de COVID-19, em 2020, reforcam os prognosticos
taurepang de que o fim do mundo esta préximo (Monticelli, 2020, p. 29).

Cada culto, todavia, possui uma tematica propria. No Culto de Evangelismo, a
pregacdo tem como propdsito sensibilizar os fiéis a levarem a mensagem adventista as
pessoas que ainda ndo a conhecem. No Culto de Oracdo, a pregacdo da énfase ao “poder

da oracdo” de quem se mantém de acordo com os ensinamentos biblicos, em especial

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

a abstencdo do consumo de bebidas alcodlicas e tabaco. Os Taurepang entendem que
ptirtimantok, “oragdo”, é uma forma de “conversar com Deus”, e quanto mais pessoas
orarem em prol de um mesmo objetivo, mais chances este tem de se realizar.

O Culto do Por do Sol tem como finalidade dar as boas-vindas ao advento do
sabado, enfatizando a necessidade de resguarda-lo como um sinal de comprometimento
com Deus. Entre os Taurepang, a figura do Deus cristdo é chamada de Potortito, traduzido
como “nosso pai, nosso dono”, acep¢do que se mostra de forma recorrente nas oragdes. Na
imensa maioria das vezes, os Taurepang comeg¢am suas orag¢des dizendo inna yepotorti kak
po tukonwasen, “nosso pai que vive nas alturas do céu”. Segundo Butt Colson & Armellada
(1990, p. 12), yepotori significa “aquele que esta acima de todos nés”. Esse termo capta
a compreensdo taurepang da existéncia de um “dono maior” que cuida de suas vidas,
atributos caracteristicos que remetem as relagcdes de maestria amplamente disseminadas

na Amazonia indigena (Fausto, 2008; Fausto & Costa, 2021).

Quanto ao Culto de Adoragdo, ele é o inico a ser precedido pelas atividades da Escola
Sabatina. Das 8h30 as 9h10, a chochi vai se enchendo com a chegada dos fiéis, que as 9h15
se dividem em Pequenos Grupos. Cada Pequeno Grupo é composto por até dez pessoas e
um lider, que recapitula o contetdo das licdes para aquela semana e fomenta a discussao.
As licoes da Escola Sabatina estdo escritas em portugués, distribuidas periodicamente
pela Associagdo Amazonas-Roraima (AAmaR), braco institucional da Igreja Adventista
do Brasil®. Apesar de os Taurepang as estudarem em portugués, eles as discutem em sua
lingua nativa, fazendo uma tradug¢do imediata e em tempo real dos textos. Como veremos
adiante, o mesmo acontece nas pregac¢des. Ademais, apds o encerramento das atividades
da Escola Sabatina e a conseguinte coleta do dizimo, o culto de sabado segue a estrutura
comum a todos os demais: duas se¢des de servico de canto intercaladas pela pregacao.
Especificamente, sua pregacdo é voltada para a necessidade de buscar a salvagdo em Cristo,
pois, enquanto a existéncia nesta Terra é “estragada” por Satanas, no paraiso celeste ela
sera livre de doencas, de morte e sofrimento; em suma, kowannétok tericheparak patd, um

“lugar de vida eterna”.

Por fim, o Culto Jovens Adventistas apresenta carater marcadamente lidico. Antes
da pregacao, realizam-se gincanas destinadas a testar o conhecimento religioso das pessoas
reunidas na chochi. Entre as atividades, destacam-se brincadeiras que consistem em dar
continuidade a um louvor subitamente interrompido, avaliar quem memorizou o maior
numero de versiculos ou responder a jogos de pergunta-resposta sobre temas biblicos. Os

vencedores recebem como prémio biblias ou obras de Ellen White fornecidas pela AAmaR

6  Disponivel em: https://aamar.adventistas.org/. Acesso em 13/02/25.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

197



198

Caio Monticelli

- como O Grande Conflito e Caminho a Cristo. Via de regra, a pregacdo é conduzida por
jovens, cuja fala, por vezes marcada por insegurancga, pode ser compreendida como parte
de um processo de iniciacdo que prepara a futura geracdo de pregadores. Durante essas
pregacdes, os membros mais experientes costumam manifestar aprovagao por meio de
gestos de concordancia, reforcando o carater formativo do culto.

A dindmica de cinco cultos tematicos por semana pode ser atribuida a influéncia
da AAmaR, que desde o inicio dos anos 2000 fornece todo o material religioso utilizado
pelos Taurepang do Bananal em sua pratica ritual. Além das apostilas da Escola Sabatina,
a instituicdo disponibiliza o Sermondrio, livro-guia que define os temas de cada pregacdo
ao longo do semestre, bem como os louvores tocados nos cultos, midias digitais
disponibilizadas pela institui¢cao adventista. Considerando que os cultos seguem o padrao
canto/pregacdo/canto, torna-se necessario examinar o significado do canto para os

moradores do Bananal, para, entdo, analisar um trecho de pregacao.

Durante os trabalhos de campo na aldeia, nao foram observados cantos em lingua
indigena, e chama a atenc¢do os Taurepang traduzirem as pregac¢des, mas nao os cantos,
entoados integralmente em portugués. Embora haja diversos professores nativos capazes
de realizar essa tradugdo, tal pratica ndo parece ser considerada necessaria. A impressao
que se tem é que a pregacao, para ser compreendida, exige traducdo; o canto, por sua vez,

deve ser reproduzido.

Com efeito,aalteridade constitui uma fonteindiscutivel de cantos para os Taurepang.
Durante a sessdo de cura, o xama entoa cantos que recebe de seus espiritos auxiliares,
os Mawarfi (Santilli, 1994). No antigo ritual de caca parishara, os cantos provinham do
contato com os donos espirituais das espécies animais, como antas e queixadas (Lewy,
2012a). No Aleluia, Bichiwung recebeu cantos da divindade que fora visitar no céu (Butt,
1960). No movimento profético de San Miguel, na Venezuela, o profeta primevo apreendeu
cantos apdés sua alma viajar pelo céu guiada por dois anjos (Levy, 2003). Entre as décadas
1930-1970, os cultos Chimiting e Chochimuh, também praticados pelos os Taurepang na
Venezuela, ficaram marcados pela apropriagdo de cantos cristdos e da liturgia ensinada

por missionarios protestantes.

Em 1957, quando Butt (1960) visitou aldeias taurepang na Venezuela, constatou
que eles ndo praticavam mais o Aleluia. Em seu lugar, haviam adotado o Chimiting,
adaptacdo nativa para “church meeting”. Segundo a autora, o Chimiting fora aprendido
pelos antigos Taurepang junto a um pastor anglicano chamado Smith, que teria partido
do rio Essequibo, na Guiana, em missdo evangelizadora pela drea do Roraima. O pastor

ensinou cantos para serem entoados toda vez que os indigenas quisessem “orar para falar

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

com Deus”. Porém, Butt descobriu que seus interlocutores nao apenas desconheciam o
significado dos cantos do Chimiting que entoavam, como as letras continham palavras em
)«

um inglés precario e parcialmente desconexas, como: “Oh Mose drinking water”, “one, two,
three” e “where’s my Lor?” (Butt, 1960, p. 99).

Quanto ao Chochimuh, testemunhado por Thomas (1976) nos anos 1970, os cantos
misturavam palavras em inglés, espanhol e lingua indigena, tais quais Jishe Krai (Jesus
Christ), amen (amém), orekok (Holy Ghost), Dios (Deus), padre (pai), maimii (palavra),
walpibe (escuro), nonpona (na terra), veiyu (sol ou luz) e kakpona (no céu). Possivel
adaptag¢do nativa para “church man”, o Chochimuh foi um culto realizado na chochi aos
domingos ou em festividades tipicamente cristas, como a Pascoa e o Natal. Para Andrello
(1993, p. 141, 147), o Chimiting e o Chochimuh teriam exercido grande influéncia no
paulatino processo de adesdo dos Taurepang ao adventismo. De fato, no Bananal e nas
aldeias visitadas na Venezuela, como Maurak e Kumarakapay, as pessoas ouvem sentadas
a mensagem do pregador, que retira dos papéis escritos Potoriito maimii, literalmente a
“palavra de Deus”. Durante o servico de canto, por seu turno, a congregacdo canta com
notavel vigor, o que ndo chega a ser uma surpresa. O apre¢o dos Taurepang pelos cantos

cristdos foi constatado desde seu efémero contato com o pastor Davis.

Ao se debrucar sobre o significado do canto para os Pemon, Lewy (2012b), entende
que se no parishara o xama obtinha cantos mediante o contato com os donos espirituais das
espécies animais, a mesma metodologia xamanica fora estendida para o Aleluia, Chimiting,
Chochimuh e demais movimentos proféticos circum-Roraima. Segundo o autor, o canto
ritual, para os Pemon, opera como veiculo capaz de conectar seres de diferentes dominios
(Lewy, 2012b, p. 20). Nessa chave, o interesse dos antigos Pemon pelo conhecimento dos
missionarios estaria baseado na premissa de que os indigenas haviam compreendido
que os missionarios sabiam como fazer as entidades cristas os ouvirem. Assim, teriam se
apropriado dos cantos cristdos - e da palavra escrita, eu acrescento - visando estabelecer

contato com os novos espiritos trazidos pelos brancos (Lewy, 2017).

Questionados sobre o motivo de cantarem na igreja, os moradores do Bananal
geralmente afirmam que o canto “alegra” a pessoa. Para Clotildo, entretanto, professor
de lingua taurepang, cantar “abre o pensamento para receber a mensagem”. Essa ideia
pode ser expressa da seguinte maneira: daukariito konekatok mawin apitope, em que
konekatok significa “fazer, preparar” e apitope corresponde a “receber, pegar”. Daukartito
é traduzido como “nosso pensamento”, podendo, em determinados contextos, significar
“nosso espirito”. J& mawin designa “mensagem, ensinamento”. Portanto, considerando

que a estrutura dos cultos se organiza em canto/pregac¢do/canto, pode-se interpretar

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

199



200

Caio Monticelli

que os Taurepang cantam antes da pregac¢do pela alegria de se abrirem para receber a
mensagem-ensinamento de Deus transmitida pelo pregador, e cantam apds a pregacao
em celebracdo por té-la recebido. O canto, nesse sentido, produz o meio sonoro pelo
qual a palavra divina chega aos fiéis. Contudo, como enfatizou Clotildo, Potoriito mawin
wontok echi pemon yewantak innakama tuwap - “a mensagem de Deus precisa entrar no
coragdo para transformar a pessoa”. Surge, entao, a questdo: como mawin, a mensagem-
ensinamento, poderia entrar no corpo de quem participa dos cultos?

Como mencionado, o contelido das pregacdes encontra-se escrito em portugués, de
modo que o pregador traduz a mensagem para seu idioma no momento da transmissao.
Alguns realizam essa traducao previamente, enquanto outros a fazem diretamente no
pulpito. Nao foram observadas prega¢des conduzidas inteiramente em lingua taurepang; o
mais comum ¢é a alternancia entre a lingua indigena, o portugués e o espanhol. Pregadores
experientes, como Avelino, recorrem pouco ao Sermondrio, utilizando-o apenas como
referéncia para balizar o tema central de sua fala. Visto que as prega¢des duram em
média entre 35 e 50 minutos, apresenta-se a seguir um pequeno trecho de uma pregacao
realizada no Culto de Adoragdo, em abril de 2022. Encerrada a primeira etapa de servigo

de canto, Avelino se posicionou no pulpito e comegou:

1. S6ré hora tiise potortitok aplirtiptituyase.

(Nesta hora eu quero agradecer a Deus)

2. S6réward mais uma vez Deus sailo escolhamaponehu sérowaré amaimii kamato pera.

(Hoje mais uma vez Deus me escolheu para falar sobre tua palavra)

3. Soroward wik yurétokon réda’ méré Potortito mawin.

(Hoje vamos prestar atenc¢do na mensagem-ensinamento de Deus)
4. Todos sejam bem-vindos, a igreja hoje estd bem lotada.

5. Sorépenanemaro Potortitéda apliriimakonse piirtimanpaikon.

(Hoje vamos orar para que Deus possa nos abengoar)

6. Semupantokon-pe inna Ppoturiito maimii mais uma vez pedimos as tuas béncdos.
Pedimos também que o Espirito Santo esteja conosco nessa manha de sabado.

(Para no6s estudarmos a palavra de Deus mais uma vez, pedimos as tuas béngdos. Pedimos
também que o Espirito Santo esteja conosco nessa manha de sabado)

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

7. Inna piiriimaté Senhor.

(Oremos para o senhor)

8. Amaimiiton pok seurumatai yauré meruntd ptirtimatopo moré wik wontope inna dewan
yak.

(Quando eu for falar sobre tuas palavras, que o Espirito Santo as faga entrar em nossos
coragoes)

9. Soroward inna patad anjeri pomaro.

(Hoje até que o Senhor venha buscar-nos)

10. Méré randé inna ichi tiise inna repa moré inna patasek kome kasau ya nayi méré dak
inna tépai man konwasena Potortito man. Amém.

(Assim queremos ir para o lugar que o Senhor preparou para nds. Amém)

11. Sérépenanemaro poripe auyesakon yenin toda familia.

(Hoje estamos felizes com a presencga de vocés, toda a familia)

12. S6réwaro tema sedé taurepéman “Noé chamado para salvar sua familia”.

(Hoje vamos falar sobre o tema “Noé é chamado para salvar sua familia”)

13. Quem é Noé nesta manha aqui na igreja? Anorék miamo nam yonpaton Noé sou eu,
Noé é vocé améré paapai amay amok kim Noé. Vocé que é chamado para salvar sua familia.

(Quem é Noé nessa manha aqui na igreja? Noé sou eu, Noé é vocé, vocé que é papai, vocé
que é mamae, Noé somos nos. Vocé que é chamado para salvar sua familia)

14. Soréwaro penanemaro Deus améré apémasaman. Deus chama para salvar sua familia
otope amoro. Apomapoman Géneses biblia yau raukaték me acompanhe na biblia Géneses
capitulo 6, versiculo 3.

(Hoje Deus chama vocé. Deus chama para salvar sua familia. Me acompanhem ao abrir a
biblia no livro de génesis capitulo 6, versiculo 3)

Muitas consideracdes podem ser feitas a respeito desse pequeno trecho de
pregacdo. H4, por exemplo, a linha 10, onde manifesta-se o desejo de acesso ao “lugar
preparado pelo Senhor”, isto é, o paraiso celestial. H4 também o apelo do pregador na
linha 14, dizendo que Deus estd convocando os fiéis para cuidarem de sua familia - tal qual

Noé o fez. O termo familia, nesse contexto, ndo se refere a familia nuclear, mas a “grande

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

201



202

Caio Monticelli

familia” reunida sob o teto da chochi (linha 11). Assim, um atributo das pregacdes parece
ser o de “aconselhamento” (Gibram, 2020), no sentido de zelar pelo cuidado e bem-estar
comunitario.

Todavia, o ponto a ser ressaltado é a invocagao, logo no inicio da fala de Avelino,
do Espirito Santo (linha 6), que na sequéncia é chamado de meruntd (linha 8). Em muitos
contextos rituais cristaos, a manifestacao do Espirito Santo ocorre por meio da glossolalia,
isto é, uma fala inspirada por alteridades linguisticas de valor ininteligivel (Bonfim, 2019).
Entre os Palikur, por exemplo, povo indigena situado no norte do Amapa3, observa-se
grande interesse pelo chamado “batismo de fogo”, experiéncia de éxtase religioso que lhes
proporciona contato direto com o mundo sobrenatural, mas que, se ndo controlado, o transe
pode se tornar perigoso (Capiberibe, 2007, 2017). No caso dos Taurepang, a compreensao
do Espirito Santo ndo se associa ao falar em linguas ou a estados de transe. Ao contrario,
assume a forma de uma “forca invisivel”, cuja presenca é fundamental para que a palavra

de Deus entre no coracdo dos fiéis e produza transformacao em quem participa do culto.

Nao a toa, a expressao merunte-ta significa “dar forca, fortalecer” (Armellada &
Salazar, 1981, p. 125), e outra forma utilizada pelos Taurepang para se referir ao Espirito
Santo é chama-lo de Potoriito merunde, “o poder de Deus”. Para eles, Potortito merunde
vem do céu e imprime “for¢a” a fala do pregador. Essa forca é considerada necessaria, pois
entendem que o coragdo das pessoas € “duro” e resistente a Poturiito maimii, a “palavra de
Deus”. Pode-se inferir, portanto, que mawin, a mensagem-ensinamento transmitida pelo
pregador, precisa ser fortalecida por essa agéncia externa e outra-que-humana. Uma vez
“fortalecida”, a “palavra de Deus” seria capaz de “entrar no cora¢do” das pessoas (linhas 8).
Inversamente, sem a acdo de meruntd, a fala do pregador seria “fraca” e o ritual realizado

na chochi nao teria o resultado esperado.

Retomemos a afirmacdo do professor Clotildo: Potoriito mawin wontok echi
pemon yewantak innakama tuwap, “a mensagem de Deus precisa entrar no coragdo para
transformar a pessoa”. Como, efetivamente, a pessoa que participa dos cultos poderia ser
transformada? E precisamente essa dimensio da ontologia da linguagem taurepang que
sera abordada a seguir. A hipdtese a ser investigada é que Poturtito maimii, a “palavra de
Deus”, é portadora de uma qualidade luminosa denominada aukd, cuja analise permitira
compreender os modos pelos quais a palavra divina atua sobre o corpo e a pessoa

taurepang.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas
Gloria

O corpo taurepang é denominado esak, invélucro material constituido de carne
(ptin) e sangue (miin). Segundo Koch-Griinberg, os Taurepang acreditam que ha algo no
interior do corpo que “sobrevive apds a morte”, e, se chamado de “alma”, entdo essa alma
seria multipla: precisamente, seriam cinco. Todas as cinco almas se comportam como
“sombras ao fogo”, variando em tonalidades do mais escuro ao mais claro. A quinta alma,
a mais clara, é chamada de yekaton, a “alma que fala”, o duplo da pessoa que deixa o corpo

durante estados de inconsciéncia (Koch-Griinberg, 1982, vol. 1], p. 151).

Décadas mais tarde, Thomas (1982) registrou que os Taurepang possuem “ao
menos” trés almas: enuto, situada no olho e responsavel pela visdao; kamong, que apés a
morte instala-se nas serras e converte-se em Mawari, espiritos perigosos para os vivos,
mas auxiliares dos xamas; e yekaton, a alma que habita o coracdo. Quando a yekaton é
roubada por agentes maléficos, a pessoa adoece e, se ndo retornar ao corpo, o resultado é
a morte (Thomas, 1982, p. 142).

Butt Colson & Armellada (1990) complexificam a discussdo, assinalando que a
yekaton é composta por por¢des de uma “luz brilhante” denominada aukd. Proveniente do
patamar celeste do cosmos, geralmente associada ao sol ou ao lugar do sol, aukd permeia
o mundo em intensidade variaveis. Regides escuras, como cavernas e o inframundo,
carecem mais de aukd que o topo das serras e o céu onde voam os passaros. Quando
alojada no corpo (esak), os Pemon a denominam yekaton e os Kapon, akwaru. A “posse” de
aukd esta associada a graus de sabedoria e bem-estar: pessoas “iluminadas” vivem bem;
aquelas truculentas ou insensatas possuem menor por¢ao de aukd em seus corpos; elas
“ndo vivem bem” (Butt Colson & Armellada, 1990, p. 15).

Em contraste, wart designa a escuriddo, lugar das sombras e da noite. Assim,
embora aukd emane do céu, ela entra em contato com a escuridao do mundo e se converte
em diferentes tonalidades de sombra. Seres dotados de energia vital consciente (yekaton,
para os Pemon; akwaru, para os Kapon) podem elevar sua poténcia espiritual, mas estdo
sempre sujeitos a degradacdo do corpo fisico. Na cosmologia pemon e kapon, a altura
ocupa lugar privilegiado: estrelas, lua e seres que voam, como os indjeri (“anjos”), possuem
maior luminosidade que os seres terrestres. Nessa concep¢do, o bom e belo esta alocado
no alto; o mal e feio, abaixo, no inframundo. Segundo Butt Colson & Armellada (1990), os
sincretismos religiosos que tomaram forma na regido do Monte Roraima, resultante do
contato com as diversas denominagdes cristds presentes na area, proporcionaram que o0s
polos aukd/wart se tornassem modulares das figuras de Deus e Satands. A partir dessa

transformacdo surgiram os profetas, especialistas chamados de sabios, cuja atividade

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

203



204

Caio Monticelli

ritual esta voltada para o patamar celeste do cosmos. Em busca da iluminacao coletiva,
eles visam aumentar a poténcia espiritual de seus seguidores a partir do contato com a
fonte de “luz brilhante” que anima os corpos vivos. Para tal, o contato almejado parece ser

estabelecido através de cantos e rezas (Butt Colson & Armellada, 1990, p.17).

Ao analisar a pratica do Aleluia pelos Akawaio, subgrupo kapon situado na Terra
Indigena Raposa-Serra do Sol, Abreu (1995) constatou que seus cantos e rezas sdo uma
forma de “comunicacdao dos homens com os seres celestes. Estes ultimos nada dizem, ndo
perguntam nem respondem. Ao passo que os humanos perguntam, ordenam e declaram”
(Abreu, 1995, p. 82). Através de experiéncias de transe, o lider ritual chamado de epukena,

“sabio, profeta”, “aprende” as rezas e cantos que entoara no Aleluia, repassando em seguida

esse conhecimento aos demais participantes do culto (p. 92).

Entre os Taurepang adventistas, ndo ha experiéncias de transe em seus cultos, o
que sugere que a adesdo a religido do Sétimo Dia tenha “estabilizado” suas manifestacdes
proféticas (Andrello, 1993, p. 112). Ainda assim, ha similaridades com o Aleluia akawaio: o

“_ L

pregador taurepang é chamado pukenak, “sabio”, detentor de um conhecimento profundo
de Potoriito maimii, a biblia, glosada “a palavra de Deus”. E com essa acep¢io que ele
também é chamado de ekamanin, “aquele que transmite a mensagem”. No ambito de
sua pratica cristd, a mensagem diz respeito a pregacao. Os cantos religiosos, por sua vez,
permanecem provenientes da alteridade, mas nao de seres do patamar celeste do cosmos.
Em vez disso, sdo os brancos distantes representados pela AAmaR. De todo modo, sao
cantos que provém da alteridade e enfatizam tanto a degradacdo deste mundo, quanto sua

superacdo mediante o retorno de Cristo.

O bem-estar da pessoa esta diretamente relacionado a composi¢do da yekaton, isto
é, aretencdo de aukd no corpo (esak). Por meio de um exercicio de equivocacao controlada
(Viveiros de Castro, 2004) e de concordancia pragmatica (Almeida, 2013), pode-se chamar
a yekaton simplesmente de “alma do corag¢do”. Se iluminada por maior intensidade de
aukd (akwa para os Kapon), a pessoa vive bem; se dominada por wart, entdo vive mal.
Nesse sentido, o termo yekaton equaciona as no¢des nativas de “alma do coragao”, fala,
“luz brilhante” e bem-estar. Além disso, trata-se de energia vital, pois corpos desprovidos
de yekaton - e, portanto, de aukd - sdo corpos mortos. Ndo obstante, a relacao direta entre
yekaton e fala sugere um alinhamento entre linguagem e luminosidade interior. Abreu
(1995) reforga essa hipétese ao afirmar: “caso a pessoa comporte-se adequadamente, por
meio dos cantos e rezas [do Aleluia], akwa penetra seu corac¢do, conferindo-lhe felicidade”
(Abreu, 1995, p. 112).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Ao questionar Avelino, pregador experiente do Bananal, sobre como ele espera que
seja a vida no paraiso celestial, respondeu que quando Jesus voltar, os corpos dos que
creem em Cristo serdo transformados em “pura gléria”, utilizando a palavra aukd para se
referir a essa transformacao. Com efeito, os Taurepang se referem a ideia de um paraiso no
céu por duas expressoes: Potorlito patd e aukd patd. A primeira significa “lugar de Deus”,
a segunda é “lugar de gléria”. Ainda segundo o entendimento de Avelino, uma vez que as
pessoas ascendam ao paraiso celestial, elas viverao ao lado de Deus e poderao cantar em
poténcia maxima, sem jamais se cansar.

Ora, certa vez Farage (1997, p. 84) escreveu que “toda fala é alma”, sendo o canto a
“poténcia da alma”. Embora a autora tenha se referido aos Wapichana, vizinhos ao sul dos
Taurepang, estes também parecem conceber a fala a partir de uma ontologia especifica
da linguagem (Hauck & Heurich, 2018). No céu, quando ndo houver mais distin¢ao entre
alma e corpo, pois os corpos serdo glorificados, aukd em “estado puro”, eles cantardo de
uma maneira impossivel de ser alcan¢ada nesta terra, onde a alma é apenas parcialmente
iluminada e o corpo perecivel a degradacdo. Nessa linha, o paraiso celestial é concebido
como um lugar permanentemente iluminado, pleno de aukd, “gléria” (Andrello, 1993, p.
156; Monticelli, 2020, p. 40).

Como o pregador é o emissario de Potortito maimii, a “palavra de Deus” contida
nas paginas da biblia e do livro Sermondrio, é plausivel especular que elas provenham
de Potortito patd/aukd patd, o “paraiso celestial” e, portanto, sejam portadoras de aukd.
Assim, caberia ao lider ritual a habilidade de apreender tais “palavras luminosas” e
transmiti-las as pessoas reunidas na chochi, durante o culto. Contudo, nem sempre isso
acontece com a eficacia pretendida, pois € preciso a acao de meruntd, o “Espirito Santo”.
Mediante o “fortalecimento” da fala do pregador; as palavras que transmite teriam a “for¢a”
necessaria para “entrar” no cora¢do duro das pessoas, justamente o local no corpo onde
se situa a yekaton - a alma responsavel pela fala. Talvez seja sob essa perspectiva que a
afirmacdo de Clotildo revele seu sentido: “é preciso que a mensagem de Deus entre no
coracgao para transformar a pessoa”. A transformacgdo desejada seria na ordem do aumento
da sabedoria, um aprimoramento da capacidade comunicativa e que esta relacionado a
sensacdao de bem-estar. Esse processo de elevacdo da poténcia espiritual s6 parece ser
possivel através de uma maior concentracao/retencao de aukd no corpo.

A hipdtese da transformacdo da pessoa nos cultos, por meio da fala ritual, remete,
em certa medida, ao Alto Rio Negro, no Noroeste Amazdnico. Nessa regido, habitada por 22
grupos indigenas de diferentes familias linguisticas, o uso de férmulas verbais conhecidas

como “benzimentos” é amplamente difundido. Tais enunciados podem ser proferidos para

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

205



206

Caio Monticelli

protecdo e cura individual ou coletiva, mas também para causar maleficios (Ramos, 2024;
Cayodn, 2024).

Os casos taurepang e rionegrinos se aproximam pela diferenca. Os benzimentos
constituem um dominio de conhecimento parcialmente secreto, realizados na forma de
sopro. As pregacdes na chochi, por sua vez, configuram um dominio publico, em que a
voz do pregador é inclusive amplificada pelo sistema de som da igreja. Além disso, uma
caracteristica essencial da no¢do de aukd é sua qualidade imagética, luminosa, concebida
como “luz brilhante” que emana do patamar celeste do cosmos. Ja os benzimentos visam
manipular propriedades c6smicas como um certo fogo-calor interior (Lolli & Andrello,
2024). Em ambos os casos, de todo modo, a palavra falada revela-se um poderoso meio de

acao sobre a realidade que circunda o enunciador.

Nesse sentido, os benzimentos rionegrinos estdo mais proximos do que os
Taurepang chamam de tarén, férmulas magicas que visam a protecao, cura ou causar
maleficios. Para que o tarén seja eficaz, sua execucdo precisa ser feita em voz baixa,
quase como um sussurro, um sibilar de palavras que se proferido na presenca de outras
pessoas “enfraquece” o efeito pretendido (Thomas, 1982, p. 139; Amaral, 2019, p. 309).
Apesar disso, os Taurepang referem-se ao tarén como “reza”. Trata-se, contudo, de uma
“reza” bastante distinta da oragdo praticada em sua experiéncia crist3, ja que todo tarén
é encerrado com a nomeacao dos nomes secretos dos seres ancestrais responsaveis pela
transformacdo desejada (Armellada, 1972; Koch-Griinberg, 1982). Nas ora¢des cristas,
em contraste, indexa-se apenas a ideia geral de um Deus que atua como um pai que cuida
de seus filhos, seja nos termos em portugués, seja em suas variagdes na lingua taurepang,
como Potorlito e yepotorti, respectivamente, “nosso pai, nosso dono” e “aquele que esta
acima de todos nos”. Assim, a ora¢do ao Deus cristdo, para os Taurepang, prescinde da
necessidade de um nome proprio e secreto.

Para finalizar, é pertinente levantar algumas questdes que podem balizar estudos
futuros. Haveria relagcdo entre a transmissao de Potortito maimii e a yekaton de quem
prega? Uma yekaton mais “iluminada” poderia ser mais eficaz na transmissao da palavra
de Deus? Por outro lado, tudo que afeta negativamente os Taurepang adventistas &, de
forma explicita ou implicita, atribuido a acdo de Satanas. Portanto, caso a pessoa cometa
um ato considerado pecaminoso - como consumir bebida alcodlica, tabaco, carne de
porco ou trabalhar no sdbado - sua yekaton tornar-se-ia mais “escura”, marcada por maior
intensidade de wart (“sombra”)? Em termos simples: se a palavra de Deusilumina a pessoa,
o pecado a “escurece”? Pode-se aventar que sim. Talvez por isso os cultos sejam realizados

com tanta frequéncia no Bananal; seus moradores parecem buscar constantemente o

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

contato com a luminosidade da palavra transformadora de Deus. E a alternativa que vém
elaborando para tentar viver bem em um mundo concebido como “estragado” por Satanas

e pelo pecado, cujo fim, todavia, é tido como iminente.

Consideracdes finais

A pratica adventista taurepang nao se configura como resultado de uma imposicao
catequética reiterada. Caso fosse, a expulsdao de Alfred e Betty Cott da Venezuela, em
1931, poderia ter levado os antigos moradores de Akurima a abandonar o interesse pelos
ensinamentos recebidos. O que se observa, ao contrario, € um protagonismo indigena na
apropriacdao do conhecimento religioso e em sua circulagdo prépria, processo que deu
origem, mais tarde, aos cultos Chimiting e Chochimuh. Tanto no passado, com o Aleluia,
quanto na pratica adventista atual, os cantos provenientes da alteridade e o uso de papéis

escritos ocupam lugar de destaque.

A argumentacdo desenvolvida buscou interpretar esse fendbmeno a partir das
afirmacgdes dos interlocutores sobre a dindmica dos cultos - “o canto abre o pensamento
para receber a mensagem” e “a mensagem de Deus precisa entrar no cora¢do para
transformar a pessoa”. O exame de uma pregacao evidencia que ndo basta apenas “cantar” e
“ouvir o sermao”; para que o ritual realizado na chochi seja efetivo, é necessaria a presenca
de meruntd, o “Espirito Santo” na concepgio taurepang. E sua agio que imprime “for¢a” a
fala do pregador, tornando mawin, a mensagem-ensinamento, apta a “entrar” no coragao

dos fiéis e produzir transformagdo em quem participa do culto.

Para compreender que tipo de transformacao seria essa, equacionamos as no¢des
nativas de alma, “luz brilhante” interior e bem-estar. A conclusdo alcangada é que, se por
um lado a yekaton esta associada a fala e composta por aukd, por outro, aukd emana do
patamar celeste do cosmos, entendido como sendo o paraiso (Potoriito patd, aukd patd).
Assim, a “palavra de Deus” é concebida como portadora de luminosidade. A ideia crista de
que “a palavra de Deus ilumina” encontra, portanto, sentido patente entre os Taurepang,
o que pode explicar seu interesse em praticar a religido adventista, com destaque para a

alternancia linguistica que ocorre nos cultos.

Em ultima instdncia, o estudo da pratica adventista taurepang revela como a
apropriacdo local de elementos cristdos se articula com concepgdes particulares de
corpo e alma. A transmissao e circulacao da “palavra de Deus”, fortalecida pelo “Espirito
Santo”, é concebida como portadora de luz, capaz de elevar a poténcia espiritual dos fiéis.
Essa dinamica mostra que, longe de ser mera reproducdao de um modelo missionario, os

cultos realizados na chochi constituem um espaco ativo de criacdo indigena. Ao entrar no

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

207



208 | Caio Monticelli

coracdo e iluminar a alma, a palavra de Deus projeta os Taurepang adventistas para além

da condicdo terrena, em direcdo a gléria plena do almejado paraiso celestial.

Figura 1. Chochi, a igreja do Bananal.

Acervo pessoal.

Referéncias

Abreu, Stela Azevedo de (1995). Aleluia: o banco de luz. Dissertacdo de Mestrado, IFCH,
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, SP, Brasil.

Allard, Oliver & Walker, Harry (2016). Paper, power, and procedure: reflections on
Amazonian appropriations of bureaucracy and documents. The Journal of Latin American
and Caribbean Anthropology, 21 (3), pp. 402-413.

Almeida, Ronaldo (2004). Traduc¢oes do fundamentalismo evangélico. In Robin M. Wright
(ed.), Transformando os deuses, vol. Il. Igrejas evangélicas, pentecostais e neopentecostais

entre os povos indigenas no Brasil (pp. 33-54). Campinas, SP: Editora da UNICAMP.

Almeida, Mauro (2013). Caipora e outros conflitos ontolégicos. R@U - Revista de
Antropologia da UFSCar, v.5, n.1, pp. 7-28.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Amaral, Maria Virginia (2019). Os Ingariké e a religido Areruya. Tese de Doutorado, Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, R], Brasil.

Andrello, Geraldo (1993). Os Taurepdng: memdrias e profetismo no século XX. Dissertacdo
de Mestrado, IFCH, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, SP, Brasil.

Armellada, Cesareo de (1972). Pemonton Taremuru. Los Tarén de los Indios Pemon.
Universidad Catolica Andres Bello, Caracas, Venezuela.

Armellada, Cesareo de & Salazar, Mariano (1981). Diccionario Pemon. Caracas: Corpoven/
Instituto Andrés Bello.

Bonfim, Evandro (2019). Glossolalia. The International Encyclopedia of Anthropology, pp.
1-5.

Butt, Audrey (1960). The birth of a religion: the origins of a semi-Christian religion among
the Akawaio. Journal of the Royal Anthropological Institute, 60 (1), pp. 66-106.

Butt Colson, Audrey (1985). Routes of Knowledge: an aspect of regional integration in the
circum-Roraima area of the Guiana Highlands. Antropolégica, 63-64, pp. 103-149.

(2009). Land: its occupation, management, use and conceptualization. The case of the
Akawaio and Arekuna of the Upper Mazaruni District, Guyana. Panborough: Last Refuge.

Butt Colson, Audrey & Armellada, Cesareo de (1990). El rol econémico del chaman y su
base conceptual entre los Kapones y Pemones septentrionales de las Guyanas. Montalban,
n. 22, pp. 7-98.

Capiberibe, Artionka (2007). Batismo de fogo: os Palikur e o Cristianismo. Sao Paulo:
Annablume.

(2017). A lingua franca do suprassensivel: sobre xamanismo, cristianismo e
transformacdo. Mana 23(2), pp. 311-340.

Capredon, Elise; Cernadas, César & Opas, Minna (orgs.) (2023). Indigenous Churches
Anthropology of Christianity in Lowland South America. Palgrave Macmillan, Cham.

Cayon, Luis (2024). As substancias da vida. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos (ed.),
Xamanismos amerindios: expressbes sensiveis e agdes cosmopoliticas (pp. 457-476). Sao

Paulo: Editora Hedra.

Deleage, Pierre (2010). Rituels du livre en Amazonie. Cahiers des Amériques Latines 63-
64(1-2), pp. 229-50.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

209



210

Caio Monticelli

Farage, Nadia (1991). As muralhas dos sertées. Os povos indigenas no rio Branco e a
colonizagdo. Rio de Janeiro: Paz e Terra; ANPOCS.

(1997). As flores da fala: prdticas retdricas entre os Wapishana. Tese de Doutorado,
FFLCH, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, SP, Brasil.

Fausto, Carlos (2008). Donos demais: maestria e dominio na Amazonia. Mana 14(2), pp.
329-366.

Fausto, Carlos & Costa, Luiz (2021). Afinidades e diferengas: algumas consideragdes sobre
a politica da consideragdo (parte 1). Mana 27(3), pp- 1-29.

Gallois, Dominique (org.) (2005). Redes de relagbes nas Guianas. Sdo Paulo: Associa¢do
Editorial Humanitas/FAPESP.

Gibram, Paola (2020). Falas da diferenga: aconselhamentos e modos de ser kanhgag pé.
Campos 21(1), pp. 43-60.

Hauck, Jan, & Heurich, Guilherme (2018). Language in the Amerindian imagination. An
inquiry into linguistic natures. Language & Communication, 63, pp. 1-8.

Koch-Griinberg, Theodor (1982). Del Roraima al Orinoco, 3 vols. Caracas: Caracas: Ernesto
Armitano.

(2006). Do Roraima ao Orinoco, v. 1: observagdes de uma viagem pelo norte do Brasil
e pela Venezuela durante os anos 1911 a 1913. Sdo Paulo: Editora UNESP.

Land, Gary. (2005) Historical Dictionary of Seventh-day Adventists. Historical dictionaries
of religions, philosophies, and movements. Maryland: The Scarecrow Press, Inc.

Levy, Gabriela Copello (2003). Vozes inscritas: o movimento religioso de San Miguel entre
os Pemon, Venezuela. Dissertacao de Mestrado, IFCH, Universidade Estadual de Campinas,

Campinas, SP, Brasil.

Lewy, Matthias (2012a). Different “seeing” - similar “hearing”. Ritual and sound among
the Pemon (Gran Sabana/Venezuela)”. Indiana 29, pp. 53-71.

(2012b). The Rituals of Orekotén and the Aguinaldos Pemén - The system of
appropriation in Pemoén music (Gran Sabana/Venezuela). Freie Universitct Berlin, pp. 1-23.

(2017). About Indigenous Perspectivism, Indigenous Sonorism and the Audible
Stance. Approach to a Symmetrical Auditory Anthropology. El oido pensante 5(2), pp. 1-21.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Lolli, Pedro Augusto & Andrello, Geraldo (2024). Farmacologia xamanica do Alto Rio
Negro. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos (ed.), Xamanismos amerindios: expressdes
sensiveis e agdes cosmopoliticas (pp. 457-476). Sao Paulo: Editora Hedra.

Monticelli, Caio (2020). Patd matd, o que dizem os Taurepdng sobre o fim do mundo.
Disserta¢do de Mestrado, PPGAS, Universidade Federal de Sao Carlos, Sdo Carlos, SP, Brasil.

Prestes Filho, Ubirajara de Farias (2006). O indigena e a mensagem do segundo advento:
missiondrios adventistas e povos indigenas na primeira metade do século XX. Tese de
Doutorado, FFLCH, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, SP, Brasil.

Ramos, Danilo Paiva (2024). A escuta dos sopros. In A. Barcelos Neto, L. Gil & D. Ramos
(ed.), Xamanismos amerindios: expressbes sensiveis e agées cosmopoliticas (pp. 157-188).
Sao Paulo: Editora Hedra.

Riviere, Peter (1984). Individual and Society in Guiana: a Comparative Study of Amerindian
Social Organization. Cambridge: Cambridge University Press.

(1995). Absent-Minded Imperialism: Britain and the Expansion of Empire in
Nineteenth-Century Brazil. London: Tauris Academic Studies.

Robbins, Joel (2004). Becoming Sinners: Christianity and Moral Torment in a Papua New
Guinea Society. Berkeley: University of California Press.

Rodriguez, lokifie; Gémez, Juvencio & Fernandez, Yraida (2023). La historia de los Pemon
de Kumarakapay. Reino Unido: Escuela de Desarrollo Internacional de la Universidad de

East Anglia.

Santilli, Paulo (1994). La tradition orale Karib. Annales littéraires de I'Université de
Besangon, 527. Besangon: Université de Franche, pp. 291-232.

(2001). Pemongon Patd. Territério macuxi, rotas de conflito. Sao Paulo: Editora Unesp.

Thomas, David (1976). El movimiento religioso de San Miguel entre los Pemon.
Antropologica, 43, pp. 3-52.

(1982). Order Without Government: The society of the Pemon indians of Venezuela.
Chicago: Illinois Studies in Communication.

Vilaca, Aparecida & Wright, Robin (orgs.) (2009). Native Christians. Modes and Effects

of Christianity among indigenous People of the Americas. Burlington: Ashgate Publishing
Company.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

211



212 | Caio Monticelli
Viveiros de Castro, Eduardo (2004). A antropologia perspectivista e o método da
equivocacdo controlada. Aceno - Revista de Antropologia do Centro-Oeste, 5 (10), pp. 247-
264.

Wright, Robin (org.) (1999). Transformando os Deuses. Os multiplos sentidos da conversdo
entre os povos indigenas no Brasil. Campinas: Editora da Unicamp.

(org.) (2004). Transformando os Deuses volume Il. Igrejas evangélicas, pentecostais e
neopentecostais entre os povos indigenas no Brasil. Campinas: Editora da Unicamp.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.
Aceito em 15 de julho de 2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Palavras luminosas

Palavras luminosas: esboco de uma ontologia da linguagem taurepang

Resumo

Situados préximos a fronteira com a Venezuela, os Taurepang possuem uma vida ritual
bastante intensa. Praticantes ha décadas da religidao Adventista do Sétimo Dia, o cotidiano
daaldeia Bananal é cadenciado pelarealizagdo de cinco cultos por semana. Dentro daigreja,
o pregador é o responsavel por transmitir a palavra de Deus aos membros da congregacao.
Sua fala, no entanto, precisa ser fortalecida pela acao do Espirito Santo, caso contrario o
efeito pretendido ndo sairia como esperado. A hipdtese de pesquisa deste trabalho é que
a palavra de Deus transmitida pelo pregador detém uma qualidade luminosa denominada
aukd, caracterizada por ser uma “luz brilhante” que vem do céu. Ao equacionar as nog¢oes
nativas de alma, aukd e bem-estar, a presente analise busca contribuir para os contornos
gerais de uma “ontologia da linguagem” taurepang.

Palavras-chave: Taurepang; Cristianismo Indigena; Cosmologia; Ontologia da Linguagem;

Nocao de Pessoa.

Luminous Words: Sketch of a Taurepang Ontology of Language

Abstract

Located very close to the Venezuelan border, the Taurepang lead a highly ritualized life.
Practicing the Seventh-day Adventist religion for decades, daily life in the Bananal village
is paced by five weekly worship services. Within the church, the preacher is responsible
for delivering God’s word to the congregation. His speech, however, must be empowered
by the action of the Holy Spirit; otherwise, the intended effect would not be achieved. The
research hypothesis of this work is that the word of God delivered by the preacher holds a
luminous quality called aukd, characterized as a “bright light” that comes from the sky. By
articulating native notions of soul, aukd, and well-being, this analysis seeks to contribute
to what we might call a Taurepang “ontology of language.”

Keywords: Taurepang; Indigenous Christianity; Cosmology; Ontology of Language;

Notion of Person.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

213



