Revista _
@ntropologia

da UFSCAR
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 169-187.

Yangwareta e Akarandek: breve incursao pela cosmologia dos
povos Wajuru e Macurap

Paulina Macurap

Narradora e tradutora da comunidade Wajuru

Isaura Macurap

Narradora da comunidade Macurap

Margarida Macurap

Narradora e tradutora da comunidade Macurap

Ana Vilacy Galucio

Professora Associada de Linguistica/Museu Paraense Emilio Goeldi/Universidade
Federal do Para

Antbnia Fernanda de Souza Nogueira

Professora Adjunta de Linguistica/Universidade Federal do Para
https://orcid.org/0000-0002-3105-6520
afernanda@ufpa.br

Mayara Ribeiro Guimaraes

Professora Associada de Literatura Brasileira/Universidade Federal do Para

https://orcid.org/0000-0002-5263-0499
mayribeiro@uol.com.br




170

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

Introducao

A“cabecavoadora” ou“Acabecavoraz” éumanarrativacontadaemdiferentesversdes
por povos distintos no territorio brasileiro’. Entre os Makurap ela aparece como Akarandek,
entre os Wajuru como Yangwareta, para os Djeoromitxi ela é Djinkontxerd, além de ser
encontrada também entre os Tupari (Mindlin, 1993, 1997). Todos esses povos, e mais
vinte e trés povos de outras etnias, residem no estado de Rondénia, regido noroeste do
Brasil. Durante a expansdo da borracha alguns desses povos, entre eles os Makurap e
Wajuru, foram forcados a trabalhar na extracao de borracha, em grandes seringais, e a
abandonar suas linguas e culturas, sob ameacas de tortura e humilhacdo. Uma epidemia
de sarampo trazida pelos invasores brancos matou muito de sua populacao e, entre as
décadas de 1940 e 1970, eles foram removidos de seus territdérios originais e colocados em
terras indigenas no mesmo estado de Rondonia, mas afastadas dos territdrios tradicionais,
como a Terra Indigena Rio Guaporé e Terra Indigena Rio Branco, segundo informacdes do
Instituto Socioambiental.

Ronddnia é uma das regides brasileiras de maior diversidade linguistica, pois ali
sdo faladas 26 linguas de povos originarios daquela regido, que estao distribuidas em oito
grandes agrupamentos linguisticos (quatro linguas da familia Txapakura, duas linguas
Macro-J€é, uma lingua Nambikwara, uma lingua Pano, dezesseis linguas Tupi e trés linguas
isoladas - Aikana, Kwaza e Kanoé), o que torna a regiao um espaco linguisticamente muito
rico (Galucio, Moore & van der Voort, 2018). Além disso, o estado abriga grupos indigenas
sem contato com a sociedade envolvente e cujas linguas ainda ndo sao conhecidas.

Apesar dessa grande diversidade linguistica ainda atual e que reflete uma
diversidade antiga de longa duracdo, a vitalidade de grande parte das linguas dos povos
originarios de Ronddnia é atualmente baixa, sendo que muitas se encontram em situacao
bastante precaria. Conforme dados de um levantamento sociolinguistico realizado entre
os anos de 2016 e 2018, o numero de falantes da maioria das linguas é muito reduzido:
“dois tergos das linguas indigenas de Ronddnia tém menos de cinquenta falantes e um
terco tem menos de dez falantes” (Galucio, Moore & van der Voort, 2018, p. 212).

Entre as linguas da familia Tupi faladas em Rondo6nia, encontram-se as cinco
linguas do ramo Tupari (Akuntsui, Makurap, Sakurabiat, Tupari e Wayoro), duas das quais
sdo tema deste trabalho, especificamente, as linguas dos povos Makurap e Wajuru?. Essas

1 Lévi-Strauss, em A oleira ciumenta (1985), menciona o mito kayapé do “marido malvado que trata a
mulher como escrava, e proibe-a de comer carne e tomar dgua” (1985, p. 60), acarretando na separagio
da cabega e do corpo para que a mulher pudesse comer e beber.

2 Ambas as grafias, Wayoro e Wajuru, sdo usadas neste artigo pois se referem a conceitos distintos.
Wajuru é o etndénimo do povo indigena, cuja grafia em certos documentos também ocorre como Ajuru.
Wayoro é a identificacdo da lingua tradicional deste povo.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

também sdo linguas que estdo gravemente ameacadas, contam com ndmero reduzido
de falantes, possuem espacos de uso limitados e nao estdo sendo ensinadas/aprendidas
pelas novas geragoes.

Este artigo é fruto de uma pesquisa conjunta entre narradores Makurap e Wajuru,
pesquisadoras da linguistica indigena, da antropologia e dos estudos literarios, e tem
por objetivo fazer uma breve incursao pela cosmologia os povos Makurap e Wajuru e
apresentar novamente a narrativa “A cabeca voadora”, contadas em Makurap e Wayoro,
desta vez comparando versdes coletadas em temporalidades diferentes, de modo a
destacar as diferencas e semelhancas entre as suas versdes. Além disso, o artigo elabora
algumas hipdteses interpretativas preliminares da narrativa em dialogo, especialmente,
com estudos antropolégicos prévios. O projeto “Documentacgdo das linguas severamente
ameacadas Makurap e Wayoro (Brasil): cultura tradicional material e ndo-material e seu
conhecimento associado”, coordenado por Ana Vilacy Galucio e Antonia Fernanda de
Souza Nogueira, esta construindo um importante acervo documental destas duas linguas.
A esta pesquisa associou-se o projeto “A cosmologia dos povos Tupari nas narrativas
tradicionais Makurap, Wayoro e Sakurabiat”, coordenado por Mayara Ribeiro Guimaraes.
A pesquisa conjunta envolveu viagem de campo a TI Rio Guaporé, em agosto de 2024,
nas aldeias de Ricardo Franco e Baia da Coca, para entrevistar e realizar gravacdes de
narrativas tradicionais junto aos falantes de Makurap e Wayoro. Os eventos comunicativos
foram registrados em portugués e nas linguas originarias na intencdo de produzir
material para uso em escolas indigenas nas aldeias e pesquisas académicas, além de
auxiliar na revitalizagdo das linguas ameacadas.

Apesquisaenvolveu também uma viagema Sao Paulo para entrevistaraantropdloga
Betty Mindlin e consultar seu acervo pessoal, que contém material inédito. Mindlin
desenvolveu uma ampla e valiosa pesquisa, nas décadas de 1980 e 1990, com narradores
indigenas da TI Guaporé e da TI Rio Branco, que resultou nas coletaneas de contos Tuparis
e Tarupds (1993) e Moqueca de maridos (1997), que serviram de base para nossa pesquisa
e contém narrativas que foram recontadas nas linguas Makurap e Wayoro e traduzidas para
o portugués, em 2023 e 2024, no ambito dos dois projetos acima mencionados, dentre as
quais a narrativa “A cabeca voraz”, tema deste trabalho. Durante a visita ao acervo de Betty

Mindlin, obtivemos da antropdloga acesso as gravagdes realizadas por ela com os mesmos

3 Projeto financiado pelo Endangered Language Documentation Program (2022-2025) sob o titulo
“Documentation of the severely endangered languages Makurap and Wayoro (Brazil): material and
non-material traditional culture and its associated knowledge” (Galucio, Nogueira & Costa, 2023;
Nogueira, Galucio & Costa, 2023).

4  Projeto financiado pelo Latin American Leading House da Universidade de St. Gallen, Suica (2024), sob
o titulo “The cosmology of Tupari peoples in traditional narratives of Makurap, Wayoro and Sakurabiat
languages”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

171



172

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

povos, contendo as versoes oralizadas nas linguas indigenas e em portugués. O acesso as
gravagoes das narrativas nas linguas indigenas e suas tradugdes oralizadas coletadas por
Mindlin na década de 1990 é o que constitui um dos ineditismos desta pesquisa, uma vez
que as obras publicadas (Mindlin, 1993, 1997) trazem narrativas adaptadas ao portugués
escrito, sem o texto em lingua original, lembrando que a época da publicacdo essa nao
era uma possibilidade de realizagdo por se tratar de um trabalho mais lento e extensivo.
No livro, a antropdloga indica que “Uma das metas futuras é produzir edi¢cdes bilingues”
(Mindlin, 1997, p. 20). A proposta deste resgate de material, a partir da parceria entre
os narradores MaKurap e Wayoro, linguistas, antropélogos e pesquisadores da area dos

estudos literarios, vislumbra justamente esta tarefa por fazer.

Assim, este artigo tem como tema a narrativa “A cabeca voraz” e como corpus as
versoes oralizadas em portugués da narrativa Makurap gravadas na década de 1990 e em
2024, a versao oralizada em portugués da narrativa Wajuru, também da década de 1990,
e a versdo transcrita na lingua Wayoro e traduzida em portugués da narrativa Wajuru
gravada em 2023. Trabalhamos, sobretudo, com as versdes oralizadas em portugués da
narrativa, registradas na década de 1990 por Mindlin e registradas novamente em 2023
e 2024 no ambito dos projetos acima mencionados. As transcri¢des das narrativas nas

linguas Wayoro e Makurap serdo publicadas futuramente.

Os registros de 2023 e 2024 foram feitos por D. Isaura Macurap e D. Margarida
Macurap (mae e filha), narradoras e tradutoras da versdao Makurap de “A cabeca voraz”,
e Paulina Macurap, que fala Wayoro (além de Makurap e portugués) e foi narradora e
tradutora da versdao Wayoro intitulada Yangwareta. D. Isaura Macurap € possivelmente a
falante mais idosa de Makurap atualmente, com mais de 80 anos, e vive na aldeia Ricardo
Franco, onde também reside sua filha Margarida Macurap. D. Margarida Macurap foi
também a tradutora da versdo da narrativa contada em 1997 por laxui Miton Pedro Mutum
Makurap. D. Paulina Macurap é considerada pela comunidade Wajuru como a ultima
falante fluente da lingua Wayoro, tem 77 anos e reside na aldeia Ricardo Franco. Maria
Ajuru, filha de Paulina Macurap, é uma das semifalantes da lingua Wayoro, e interlocutora
de Paulina Macurap na versdo da narrativa gravada em 2023 (Nogueira, Galucio & Costa,
2023)°. 0 narrador da versao da narrativa Wayoro de 1996 é Galib Pororoca Gurib Wajuru
e o tradutor é Alberto Wajuru.

5 The woman whose head comes off / A mulher cuja cabeca sai. Disponivel em: http://hdlLhandle.
net/2196/971268da-12ee-4790-8103-cd7e30093b9b. Acesso em 14/03/2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

A tradicao oral amerindia

As artes verbais indigenas fundam-se em uma tradi¢do oral altamente poética e
com géneros variados, como narrativas tradicionais de diversos subgéneros (narrativas
de origem, etioldgicas, narrativas anedoéticas, narrativas que contém ensinamentos,
narrativas curtas® com caracteristicas especificas e varios outros tipos com temas e
fungdes diversos), cantos e relatos oniricos, ou discursos ritualisticos e cerimoniais.
A forma indigena de fazer arte sempre lutou contra a supremacia e a opressdo cultural
europeia (Sa,2019), o que fez com que as tradi¢des orais fossem mais comumente tratadas
como documentos etnograficos e desprezadas como criagdes artisticas que salvaguardam

a memoria, a histoéria e a cultura de um povo.

Para grupos na América do Sul e do Norte, como os Kuikuro (Franchetto, 2023)
ou os povos no Novo México (Ortiz, 1992), entretanto, tudo o que existe possui uma
narrativa e, como aponta Sa (2019, p. 129), “existir é carregar uma histéria” e, por isso,
“os indigenas sempre contam uma histéria”. H4 uma arte do discurso oral que € viva, faz
parte do patrimdnio cultural e é regida por regras especificas, como ritmo, repeticao, ou
estruturas complexas de narra¢do. Uma criagdo comprometida ndo apenas em agradar e
entreter, mas que pode, por exemplo, contar “a histoéria de xamas”, com func¢des especificas
em rituais e tradigdes, como aquelas analisadas por Viveiros de Castro (2012),Sa (2019) e
Cesarino (2012, 2013), ou servir como estudo sobre a relacdo entre géneros em diferentes
sociedades (Mindlin, 1997).

As historias tradicionais que relatam mitos fundacionais, narrativas de
origem, historias de espiritos ou contos etiolégicos fazem parte da memoria coletiva e
sdo contadas e guardadas pelos mais velhos. Sdo narrativas complexas, que dependem
da expressao corporal, da respiracao e da oralidade, implicando, na maioria das vezes,
um didlogo entre o narrador ou narradores multiplos (que conta(m) a histéria), o
ouvinte ou respondedor (que responde ou provoca o narrador) e o publico (que apenas
ouve). Elementos como pausas, entonacao, gestos, alteracao ou altura da voz sdo elementos
componentes das narrativas. Além disso, muitas vezes o canto ou a narrativa envolvem

entes humanos e ndo-humanos, sejam eles espiritos ancestrais ou hiper-seres’, como ¢é o

6 Em seus estudos envolvendo as artes verbais do povo Kuikuro (2023), Bruna Franchetto observa que
ha um subgénero narrativo presente nas narrativas tradicionais que contrasta com as akinha hekugu,
“historia verdadeira, das origens”. “Sao narrativas curtas, fragmentos miticos que relatam jogos picantes,
aventuras sexuais, relagdes proibidas, incestos, afins ridicularizados, amantes” (Franchetto, 2023, p. 3),
e que se caracterizam como um “género alto-xinguano, ndo exclusivamente kuikuro” (Franchetto, 2023,
p. 3). Nota-se que as narrativas incluidas em Moqueca de maridos, da qual a histéria “A cabe¢a voadora”
faz parte, carregam elementos semelhantes.

7  “Hiperser” ou “ente ndo-humano” é um termo cunhado por Bruna Franchetto em sua tese de doutorado

(1986) para a palavra kuikuro itseke que, dentro da cosmologia ndo-indigena, ganharia a tradugdo de

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

173



174

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

caso do conhecido “Canto da castanheira” discutido por Eduardo Viveiros de Castro em
seu livro Araweté: O povo Ipixuna (1992), ou os cantos marubo traduzidos e estudados por
Cesarino em Quando a terra deixou de falar (2013), ou ainda os cantos tolo, estudados por
Bruna Franchetto (2018) em “Traduzindo tolo: “eu canto o que ela cantou que ele disse
que...”” ou “quando cantamos somos todas hipermulheres”.

Esta rica estrutura de narra¢do foi testemunhada e registrada nas entrevistas
com as narradoras e tradutoras das versdes Makurap e Wayoro da narrativa “A cabeca
voadora”, respectivamente D. Isaura Macurap e Margarida Macurap e D. Paulina Macurap.
Em ambas as versdes da narrativa, tanto nas linguas originarias quanto nas versoes
oralizadas em portugués, hd um intrincado jogo narrativo na forma de narrar, e pode-se
observar, entre outras coisas, as vozes de diferentes participantes entremeadas a voz das
narradoras, assim como os gestos, as nuances no timbre e registro das vozes, e outras
tantas caracteristicas.

Essas estruturas sdo parte integrante das narrativas, como pudemos aprender
também com o Sr. Francisco Odete Arud, residente na aldeia Baia da Coca, a poucos
quilémetros de Ricardo Franco, grande mestre da narragdo e falante de Arua, Makurap,
Djeoromitxi, portugués e espanhol, que ofereceu conhecimento precioso sobre o
funcionamento da arte de contar histérias. Em entrevista, Odete Arua explicou que ha em
Makurap diferentes palavras para significar “contador de historias” porque ha diferentes
histérias para contar: historias em geral, histdrias tradicionais de tempos antigos (que
ninguém viu ou conhece e que pertencem a um periodo que nao é o da pessoa que narra,
mas, sim, imemorial), histérias que os antepassados contavam, histérias de tempos
histéricos, de acontecimentos que se viu ou ouviu falar.

Por serem narrativas complexas e de autoria coletiva, que dependem do
corpo e da oralidade, as narrativas orais indigenas se furtam as categorias estaveis da
tradi¢cdo ocidental escrita e participam de varios géneros. Elas podem ser estudadas a
luz do perspectivismo amerindio (Viveiros de Castro, 2012), observando-se o carater
transformacional (do mundo, dos seres, do préprio ato de narrar), a relagdo entre humanos
e nao-humanos (animais, vegetais, espiritos, ancestrais, fendmenos ou elementos da
natureza) ou a relacdo entre natureza e historia, por exemplo. Nas narrativas tradicionais
amazonicas sobre a criacdo do mundo, sobre as relagdes entre humanos e outras espécies,
ou sobre o surgimento das coisas, o estado transformacional é condicao da existéncia dos
seres e do mundo, e 0 homem indigena inventa uma histéria para explicar o que vé, o

que existe (Sa, 2019, p. 128-129). Estudos recentes com culturas amazonicas como 0s

“espirito”. A alternativa sugerida por Franchetto busca se afastar da complexa rede de sentidos que a
cosmologia ndo-indigena atribui a palavra “espirito”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

de Sa (2012, 2019), Cesarino (2011, 2013) e Franchetto (2018, 2023) concentram-se em
investigar uma “poética da narrativa” (Sa, 2019, p. 129), uma vez que mitos indigenas
podem ser estudados como narrativas poéticas pan-americanas que circulam por varias
linguas. E nesse ponto que os estudos literarios podem se aliar ao estudos linguisticos
e etnograficos no sentido de estudar a poética da oralidade presente na tradicao oral
amerindia e sua heranga na tradicao escrita ndo s6 no Brasil, mas também em outras
culturas latinoamricanas, como vem fazendo Lucia Sa (2012, 2019).

Como explica Sa (2012), a propdsito da estrutura de historias da literatura pemon, é
comum na tradi¢do narrativa amerindia que histérias mais longas contenham outras mais
curtas dentro de uma mesma forma. Os contos etiolégicos teriam a funcdo de explicar a
origem das coisas ou fendmenos do mundo, e, a0 mesmo tempo, de afirmar a centralidade
da metamorfose nessas culturas (S4, 2012, p. 96). Assim, na literatura pemon, apesar dos
contos etiologicos conterem uma intencdo de divertimento, eles também carregam um
elemento sagrado - nos termos da autora -, que da sentido as mortes, perdas e infortunios.
Porém, “entre os pemons, o fato de uma explicacao ser sagrada nao significa que nao possa
também ser divertida” (S4, 2012, p. 97).

O ensaio “A cabeca voraz” (1996), de Betty Mindlin, ilumina alguns importantes
elementos que constituem a estrutura da narrativa “A cabega voraz”, mas, sobretudo,
percorre o motivo da decapitacdo e suas variacdes em outras narrativas amazonicas, entre
as quais aquelas coletadas por ela prépria, ou por Capistrano de Abreu, e nos exemplos
estudados por Lévi-Strauss em A oleira ciumenta (1985) e no volume terceiro das
Mitoldgicas, A origem dos modos a mesa (2006). A mutilacao da cabega aparece em muitas
historias da tradicdo oral amerindia, numa rede de tramas e lianas que se conectam e
diferenciam em muitos aspectos. A topica da cabeca voraz é apenas uma dessas variagoes.
Entretanto, Mindlin mostra que arelacao entre excesso e falta constitui-se como base desta
narrativa, ainda que as versdes se alterem um pouco. Mas alguns elementos aparecem
conectados nessas historias de decapitacao. No caso das narrativas Makurap e Wayoro,
observam-se temas como a apari¢do do bacurau ou engole-ventos, a cabec¢a grudenta
(da esposa ou da rd), a gula ou voracidade (elemento de oralidade), a metamorfose, a
separacdo dos amantes, o ciime, os casamentos entre humanos e ndo-humanos. Alguns

desses elementos serdo discutidos na préxima secao.

As versoes Makurap e Wajuru

Na versao oral Makurap, narrada por Pedro Mutum Macurap e registrada por

Mindlin na década de noventa, uma mulher casada tem um habito estranho: todas as

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

175



176

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

noites sua cabeca se desgruda do corpo e vai atras de caca nas malocas vizinhas. O marido
conhece o habito da mulher, mas nao liga. Um dia, a mae manda arrancar macaxeira da
roga para preparar a chicha e levanta-se muito cedo para descasca-las. Vai chamar a
filha para ajudar na tarefa. Encontra s6 o corpo da mocga e culpa o marido pelo horror
que presencia. Sem acreditar nas sdiplicas do marido para que esperasse a cabeca voltar,
manda enterrar o corpo da filha. Quando a cabeca volta e ndo encontra seu corpo, pula no
ombro do marido e ali gruda. O marido vira, assim, um homem de duas cabegas. Depois de
algum tempo, a cabega comeca a apodrecer e criar um cheiro repulsivo. Como estratégia
para livrar-se da cabega, o marido mata caga para alimenta-la e manda-a se descolar para
ir comer. Enquanto a cabeca rola atras de sua comida, o marido foge. Sem seu hospedeiro,
ela faz um ninho no meio da floresta e todos que passam pelo seu caminho sao devorados.
Um belo dia, um rapaz resolve passar pelo caminho e consegue ser mais rapido que a
cabeca, fugindo para a aldeia e avisando a todos sobre o acontecimento. Munidos de suas
espadas®, os habitantes da aldeia quebram a cabecga. Resta apenas o seu mal cheiro, que é

eliminado pelo ritual dos pajés.

A versao oralizada gravada em 2024 nao apresenta tantas alteragdes significativas
em relacdo a versdo gravada por Mindlin e publicada em 1997. Em vez de enterrar o corpo
da filha, a mae o coloca dentro do pote de chicha. Dona Margarida Macurap diz: “Acho que
é pote mesmo, que faz deste tamanho pra colocar chicha, bem grandao. Af colocou dentro
do pote e tampou o corpo da mulher”. Depois que a cabega da mulher gruda no ombro do
marido, ele comeca a definhar. A Unica grande alteracao diz respeito ao fim da narrativa.
Se na versao coletada por Mindlin o marido foge e a cabeca faz um ninho no meio do
caminho da ro¢a, devorando quem por ali passa, na versao de 2024 o marido faz tocaia em
cima de uma arvore e inventa um outro estratagema: cria uma grande pedra embaixo da

arvore, mata a caca e manda a cabega ir 1a embaixo buscar. “

Ai diz que ele andava pensando: ‘o que faco para me salvar?’. Até que um
dia ele lembrou: diz que foi fazer uma tocaia 1a em cima [gesto com a mao
esquerda apontando o dedo indicador para cima e levantando a cabeca]
para ver o que podia fazer. E de 1a de cima mesmo ele matava [novamente
gesto com a mdo esquerda e olhar para cima, seguido de um vai e vem
da mio na sequéncia dos acontecimentos]. Ele descia rapidinho e subia.
Subia. Era assim. Nio tinha jeito. E, com ela. Com ela. Ele sé safa para
pegar [gesto com a mao esquerda de pegar] o nambu e subia de novo,
rapido. Até que ele pensou, parece que inventou uma pedra [gesto circular
com a mao direita terminando em espiral], debaixo, onde ele subiu [gesto

8  Apesar da palavra «espada» ser estranha ao universo indigena, foi essa a palavra empregada pelo
narrador durante seu depoimento gravado por Mindlin, conforme registrado nos audios gentilmente
cedidos pela antropdloga.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

com a mao direita indicando o alto, movimento da cabeca e olhos para
cima]. Af ele subiu [mesmo gesto] para matar nambu, que ele subia, né,
para matar jacu, tucano, né, esses passaros que voam [gesto com a mdo
esquerda como a desenhar o voo do passaro no ar], ndo passaro que fica
no chdo [gesto com as duas maos abertas de forma estatica indicando o
chdo], mas que voam [novamente o gesto de voar].

A cabeca cai de cima da arvore sobre a pedra e se estilhaga em mil pedagos. O

homem desce, tenta fugir do mal cheiro, mas ndo consegue e desmaia.

Ai parece que caiu a cabecga 14 de cima [gesto com a cabeca e o olhar
dirigidos para cima], quando caiu [movimento com a mao esquerda de
baixo para cima em movimento de queda] foi em cima da pedra, explodiu
[movimento com as duas mdos em formato de circulo] tudo. Af o fedor
6... [movimento com as duas mdos, uma para cima outra na horizontal,
uma batendo na outra] ele desceu e correu [movimento com mao e brago
esquerdo de deslocamento] e desmaiou com o fedor. Entdo € até ai que eu
sei. Af acabou.

Aqui faremos uma digressao. A versdo adaptada para a escrita em 1997 contém
dois elementos importantes que nao aparecem em nenhuma das duas versdes orais em
portugués, da década de noventa e de 2024. O primeiro deles é a indicacao de que a razdo
da gula da cabecga viria do fato de que a mulher tinha muitos piolhos que ndo deixava
catar, e eles, em sua avidez por sangue, é que cortavam o pesco¢o da moga. O segundo € a
informacao de que “desde que virara sé cabeca era um Txopokod, espirito” (Mindlin, 1997,
p.71).

Se voltarmos a relacdo entre excesso e falta mencionada por Mindlin (1996),
veremos que o excesso é simbolizado pela gula insacidvel da mulher e pela multiplicacao
da cabega. Nao s6 o homem vira “um homem de duas cabegas”, mas os piolhos sdo tao
numerosos que determinam, em sua voracidade, a mutilagdo da mulher todas as noites.
Gula duplicada, cabegas multiplicadas. Além disso, a cabega ja autébnoma, separada do
corpo e morando em um ninho, devora, em regime antropofagico (que é também um
canibalismo) todos os humanos que passam por ali. Tudo é excesso. Como se houvesse
uma espécie de compensacao pelo excesso de gula, a mutilagdo (também uma falta) se
torna imperativa.

A versdo escrita traz um outro elemento importante e que acrescenta uma
dimensao possivelmente xamanica a narrativa: a cabecga se transforma em um Txopokod,
um espirito, cujo “odor infernal” s6 pode ser eliminado depois que os pajés “curassem os
restos mal cheirosos” (Mindlin, 1997, p. 71). Ora, a histéria aqui introduz um elemento

de transformacao indicando ser uma histéria que trata da relacao entre humanos e

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

177



178

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

ndo-humanos pela via do xamanismo, uma vez que o espirito s6 é afastado depois de
uma cura xamanica. Davi Kopenawa e Bruce Albert (Kopenawa & Albert, 2015, p. 615)
explicam que a agdo da cura xamanica é concebida como “a¢do vingativa contra agentes
predadores”, descrita por expressdes bélicas e de vinganca. Porque a devoragdo é uma
forma de incorporacdo do outro - o inimigo - como principio de “alteracdo ontoldgica”,
um dispositivo de alteracdo da forma do xama para que o conflito entre diferentes mundos
seja negociado (Guimardes, 2025, no prelo). A vinganga, ligada a guerra, sempre fez
parte da vida social de povos indigenas como dispositivo central de varias cosmologias
amerindias, ativando uma légica da predacdo. Seja pelo propoésito de “absorver o outro
e, nesse processo, alterar-se” (Viveiros de Castro, 2012, p. 207), seja por pela producao
de “memoria” e “futuro” (cf. Eduardo Viveiros de Castro, 2012). As histérias de origem
colocam a vinganca em circulacdo porque a partir delas ativa-se a acao de predacdo. E
predar é alterar e ser alterado.

Nesta versdo, a vingang¢a ganha um papel central. Em atitude precipitada, a mae/
sogra interfere nos acontecimentos ao enterrar o corpo da filha. A separacao entre corpo
e cabeca implica também a interdicao dos amantes. O marido, que conhece o habito da
mulher, pede a sogra que aguarde o retorno da filha. O pedido nao é atendido, o que leva
a separacao do casal. “Ela comecou a gritar: o que o senhor fez com minha filha? O senhor

fez coisa errada com minha filha!”, diz a mae.

Quando vinha clareando, quando ela chegou que queria se enfiar no
corpo, cadé o corpo dela? Ela foi e se enfiou no ombro do marido”. A mae
da moga, ao encontrar o corpo da filha sem cabeca, “gritou, acordando
a maloca inteira, pedindo vingang¢a contra o genro pela morte da filha.
(Mindlin, 1997, p. 70).

Ao promover a fatal separacao dos amantes a mae/sogra da inicio a uma sequéncia
de agdes vingativas. Nao encontrando mais seu corpo, a cabega da filha cola no corpo
do marido predando-o, para depois se tornar uma cabeca rolante que devora todos os
humanos que passam pela sua frente. A cabega 6rfa de corpo ira buscar um outro para
se alojar, fazendo surgir o motivo da cabe¢a grudenta, em um movimento de inversdo da
narrativa: a falta produz um excesso pela duplicacao.

Lévi-Strauss (1985) vai mostrar que em historias envolvendo a mutilagdo da cabega
podem surgir dois motivos: o aparecimento de constelagdes ou astros e a substituicdo da
cabeca cortada grudenta pelas ras (Mindlin, 1996, p. 276). Explica ainda a relagdo entre
ras que viram esposas grudentas e o alongamento do pénis, outro motivo muito presente
na tradicdo oral amerindia. Trata-se aqui, mais uma vez, do elemento excedente, que

extrapola e que se contrapde simetricamente ao elemento da falta, da auséncia.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

O estratagema da criacdo de um pedral embaixo da arvore sobre o qual a cabega cai
e explode em milhares de pedacos encena o aparecimento da pedra e da explosdo. Como
veremos mais a frente, a versdo Wayoro nao apresenta o motivo da cabec¢a grudenta,
mas traz para a cena a figura do bacurau porque, quando nao se gruda em outro corpo, a
cabeca vira passaro. Ja o motivo da explosdo é apontado por Lévi-Strauss (1985) em varias
narrativas em que o bacurau aparece. Em uma delas o engole-vento surge da explosao da
cabeca de espiritos malignos, em outras duas o bacurau é responsavel pelo surgimento
das pedras espalhadas pelo mundo ao explodir um grande rochedo, e pelo surgimento do
fogo. “Dois motivos — o da decapita¢do ou explosdo, por um lado, o do fogo, por outro —
ocupam, pois, um lugar importante na mitologia do Engole-vento” (Lévi-Strauss, 1985, p.
62).

Vejamos como a cabega voraz faz surgir o bacurau na narrativa Wayoro relatada por
D. Paulina Macurap em 2023. A histéria conta sobre uma mulher trabalhadora, produtora
de chicha, cuja cabeca, ao anoitecer, depois de fazer o marido dormir em sua rede, sai do
corpo para procurar caga. Ao regressar, de madrugada, gruda-se novamente no corpo. O
sangue coalhado no pescogo aparece como pulgas que ela cata e come. Seu sogro descobre
0 que acontece ao ver a rede do filho pingando sangue, durante a noite, e avisa ao filho:
“Eu pensei que tu tinha morado com uma mulher verdadeira. Nao é mulher, é bicho com
quem vocé morou”. Assim, ele orienta que o filho prepare muita lenha para fogueira, finja
que durma para, quando a cabeca sair do corpo da mulher, jogar o corpo na fogueira.
Assim foi feito. Quando a cabeca sentiu seu corpo queimar, veio voando e nele se grudou,
em meio as brasas. Em seguida, levantou-se, jogou chicha sobre seu corpo para esfriar
as queimaduras e, chorando, a mulher prometeu se vingar. A mulher parte e, chegando
a noite, permanece sentada no mato. A narradora informa que “ela era pajé dos ratos”.
Assim, os ratos vinham perto dela, ela os matava e enchia uma capemba.’ Quando ela bate
0 pé, os ratos se levantam para ser gente. Entdo, a mulher ordena: “fiz vocés serem gente,
agora facam casa para mim”. A casa construida pelos ratos é de pedra. No prosseguimento
da narrativa, ela atrai seu esposo, através da sua irma transformada em bacurau, passaro
até entdo inexistente. A narradora novamente informa que “Ela [Yangwareta] é mulher
pajé, por isso esta soprando e trazendo o espirito dele. Ele vai vir sim, vai te obedecer”. Na
porta, havia uma armadilha, uma lamina de pedra para cortar a cabeca dele. Empurrado
pela irma de Yangwareta, ele entrou e teve sua cabeca cortada. O pai e o irmao mais novo
decidiram vingar a morte do marido de Yangwareta. Foram até a casa. O pai realizava
pajelanca, fumava e soprava tabaco, e fazia as pessoas se transformarem em animais: “Ja

estava ficando tudo feio, virando onga, virando queixada”. O pai encolheu a casa, fez todos

9 “Capemba” é a folha larga e resistente que se solta do mangara de certas palmeiras como o coqueiro.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

179



180

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

virarem animais, saiu com seu filho mais novo e fechou. Yangwareta nao foi transformada:
“ela esta viva, s6 ela que nao virou”. Nesse tempo, ndo havia caca para os humanos,
como explica a narradora, “ndo havia comida para nés, ndo comia caga, s6 sarnambi de
seringueira”. Somente o pai e o rapazinho comiam carne. As pessoas perguntavam: “de
onde vocés conseguiram a carne para comer? NOs sentimos um cheiro muito gostoso.
De onde vem esse vapor cheiroso de carne?”. Levaram o menino e planejaram abrir uma
brecha da porta. Receberam a seguinte instrucao: “abre devagar, solta s6 um [animal]
se vocés quiserem matar”. Enfiaram uma vara para o menino subir. No entanto, quando
as cacas sairam, as pessoas nao flecharam os animais. Esses animais roeram a vara que
enfiaram para o rapazinho, o derrubaram e o comeram. O pai soube o que aconteceu pelo
sereno da chuva, foi procurar os ossos do filho dele. Paulina Macurap conta: “Ele achou um
pedacinho [de 0sso], pegou e levou, deu conselho para o pedago de osso do filho, depois, o

ossinho da cabeca do filho dele, ele enterrou, é o que a gente fala que é macaxeira”.

Adotando a abordagem de Soares-Pinto (2022) sobre narrativas do Guaporé, a
presente narrativa pode ser vista através da seguinte afirmagao de Lévi-Strauss: “A relacdo
entre o mito e o real é indiscutivel. Mas ndo sob a forma de uma representacao. Ela é de
natureza dialética e as institui¢cdes descritas nos mitos podem ser inverso das instituicoes
reais” (Lévi-Strauss, 1993, p. 182, apud Soares-Pinto, 2022, p. 22). Note que a caca entre
os Wajuru é trabalho exclusivo dos homens. Na narrativa, a cabe¢a de Yangwareta, uma
mulher, sai a caca. Ao final da narrativa, os animais saem e comem o humano como um
espelho invertido do que ocorre na realidade. Chamam a aten¢ao os corpos mutilados
ou metamorfoseados que se transformam em alimentos. No plano real, alimentos sao

despedacados ou cortados para serem ingeridos.

E digno de nota ainda a figura dos/as pajés como criadores e mediadores entre
mundos humano e nao-humanos que se complementam. A mulher pajé Yangwareta é
a dona dos ratos e os transforma em pessoas que se levantam e trabalham para ela. O
pai do marido, também pajé, por sua vez, transforma essas mesmas pessoas em animais,
dando origem aos animais de caca, também um espelho invertido de transformacdes.
Por fim, o pajé transforma o osso da cabec¢a de seu filho mais novo em macaxeira e a
aconselha, para que alimente o povo. Entre os Wajuru e os demais povos do complexo do
Marico (Maldi, 1991), de fato, “plantar maniva pode ser traduzido como enterrar gente”
(Soares-Pinto, 2009, p. 22). Analisando o enredo da narrativa Yangwareta, vale aventar a
seguinte hipdtese: o que ndés humanos vemos como macaxeira, uma planta comestivel, é,
da perspectiva dos animais, um menino a ser cagado. Essa visdo dialoga com as conclusdes
de Soares-Pinto (2022), que, em analise de diferentes narrativas de povos no Guaporé,

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

afirma que, para esses povos, “[...] a humanidade é uma questdo de perspectiva” (Soares-
Pinto, 2022, p. 09).

Uma outra versdo dessa narrativa, contada por Marina Pakoreiru Djeoromitxi e
traduzida por Zilma Wajuru, é estudada por Soares-Pinto (2009, p. 161-164), em sua

etnografia sobre os Wajuru. Segundo a antropéloga,

A logica mitica de transicdo dos dominios da natureza e cultura (pela
transformacao da esposa em bacurau, de ratos em gente, gente em porcos
e gente em macaxeira) segundo cada momento (pontos de vista?), pode
ser por mim encontrada na coivara e plantacdo da macaxeira. Nao menos
sedutor é entender o local da casa construida pela malfadada esposa que
andava por ai sem cabeca como uma espécie de tutero, cujo Unico capaz
de transitar em seu interior e exterior sem sofrer transformacdes foi o
xama (assim como aos xamas sdo imputados a fertilizacdo dos tuteros de
algumas mulheres para o nascimento de seus filhos).

Com efeito, o povo Wajuru se autodenomina povo da Pedra (Soares-Pinto, 2009).
A palavra ngwai ‘pedra’ inicia o etnonimo da etnia, Ngwayoroiat. O sufixo -iat significa
‘coletivo, povo’ e oro pode estar relacionado a palavra djoro ‘cascalho’. Segundo Soares-
Pinto (2009, p. 74), o termo Ngwayoro se refere “aquelas pessoas que viviam proximas a
uma serra de pedra, de referéncia cosmologica nao trivial, pois abrigava os espiritos de
seus mortos.” Tomando a nogao de Utero apontada na citagdo acima, salta aos olhos o fato
de os mortos do plano real viverem como pessoas “geradas” pela pajé Yangwareta dentro

da casa de pedra.

A versao Wajuru de 2023 é bastante semelhante a versdao publicada em 1997.
Comparativamente, ha duas grandes diferencas, a maior delas sendo a referéncia a
pajelanca, restrita aos homens na versao de 1997. Alids, na versao escrita ndo existe a
mengdo explicita de que a mulher era pajé. Naturalmente, Yangwareta é uma mulher
diferente de todas as outras porque sua cabeca se descola do corpo todas as noites e ela
tem o poder de transformar ratos em gente, e gente em passaro. Mesmo nao havendo
mengao direta a pajelanca feminina, essa caracteristica segue implicita. De todo modo, a
narrativa de 2023 esta carregada de referéncias ao universo xamanico, uma vez que ali
também a vinganca é agdo que move a narrativa, ja que tanto Yangwareta busca vinganga
por sua morte, quanto o pai e o filho mais novo vao buscar vinganca pela morte do
marido de Yangwareta. A narrativa apresenta uma verdadeira batalha entre pajés. Isso
insere a narrativa em uma légica da vinganca que mantém em aberto o fluxo das formas,
assim como na versdao Makurap. A segunda diferenca esta no fato de que o filho/marido
morre e tem a cabega cortada, numa espécie de espelhamento do que acontecia com a

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

181



182

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

mulher. Nenhuma das versdes de 1997 (oral e escrita) traz essa informa¢dao. Em ambas a
armadilha é detonada por trés papagaios. Nao hd mengdo a laminas ou cabeca cortada e
nem explicacao para os trés papagaios.

Esta narrativa de transformacdo conta o surgimento tanto da caga quanto da
macaxeira. E, portanto, uma narrativa ligada a alimentagao. Mas é também uma narrativa
que fala do aparecimento do bacurau, uma ave bastante peculiar e associada ao feminino,
a morte e a gula. Lévi-Strauss (1985) percorre as varias narrativas da América do Sul e
do Norte em que o bacurau aparece e seu nome carrega varias associacoes e sentidos.
Bruna Franchetto trata do assunto na arte de narrar do povo Kuikuro. H4 uma mitologia
amerindia “tecida pela e através da ave Urutau” (Franchetto, 2023, p. 2). Também
conhecida por “Mae-da-lua” ou “Ave Fantasma”, “Engole-Vento”, “Cobre-Galho”, “Andorinha
da Noite”, “Passaro de Morto”, a referéncia que produz o nome variando desde o tamanho
de sua boca até seus habitos noturnos. O bacurau associa-se a noite, a escuridao e a morte,
e a “seducao” da transformacdo das jovens mulheres em adultas. Segundo Franchetto, o
que interessa aos Kuikuro na figura do bacurau é “o mistério imido e escuro guardado e
desvelado pela “boca rasgada” de Urutau, fragmento mitolégico desgarrado de uma densa
rede de experiéncias e sentidos que gravitam em torno desta ave, rede que se estende

pelas Américas (e além delas)” (2023, p. 4).

Para os Tikuna, o bacurau traz de volta as almas dos mortos, e para os Kalina (na
Guiana), a alma que esta ligada a terra aparece como bacurau (Lévi-Strauss, 1985, p.51).]Ja
entre os Ayoré o bacurau é uma divindade feminina e ciumenta, que anuncia a renovacao,
mas que carrega, ao mesmo tempo, a mensagem do mundo dos mortos (Lévi-Strauss,
1985, p. 63). Quando pousa perto de alguém, € sinal de morte: trata-se de um espirito

maléfico que “chama as pessoas para mata-las” (Lévi-Strauss, 1985, p. 63).

Lévi-Strauss (1985, p. 50), destaca “trés sentimentos ou apetites” a ele vinculados:
a avareza, o ciime e a inveja, aos quais associam-se também um elemento de oralidade e
de desentendimento conjugal. Nas narrativas mencionadas é a gula e a avidez que fazem
com que a cabega da mulher se desprenda do corpo e va procurar caga em outras malocas.
Essa mulher, que como vimos “ndo é mulher verdadeira”, mas um “espirito malino” na
versao Wajuru, ressurge depois de morta transformada em bacurau. Lévi-Strauss explica
que, para alguns mitos amerindios, o grito do bacurau significa “Mae, amamente-me!” ou
“

v0, alimente-me”, conformando um grupo de mitos que “colocam a avidez e a gula em

posicdo central” em narrativas em que o bacurau aparece (Lévi-Strauss, 1985, p. 59).

Mas ha um outro motivo importante apontado por Lévi-Strauss que nos interessa

em particular: o motivo da decapitacdo ou explosdo. Em algumas narrativas, o bacurau é

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

o decapitado, em outras o decapitador. Ainda que na narrativa Makurap o bacurau nao
apareca, a cabeca se transforma em Txopokod, o correspondente de ngwdyko (espirito
maligno) para o Wayoro e que aparece na forma do decapitado. Na narrativa Wajuru

contada por D. Paulina, no entanto, ele é o que decapita.

Nesse sentido, podemos destacar a questdo da separacao conjugal, recuperando
a relacdo mencionada por Lévi-Strauss entre a ave e o ciime. O bacurau aparece em
narrativas que tém por pano de fundo a separacdo ou impossibilidade de unido, ou
desentendimento, entre os amantes, sendo o autor o resultado de uma decapitacdo, ja que
a decapitacdo gera uma separac¢ao. “Com o casal separado, a cabe¢a ou o corpo desligados

um do outro sofrem a perda da outra parte” (Lévi-Strauss, 1985, p. 71).

Nas versdes Makurap, a cabeca da mulher se prende a um outro corpo - do marido
- gerando um ser de duas cabecgas porque seu proprio corpo é queimado (ou enterrado). A
decapitacdo gera uma duplicacdo. Na versdao Wajuru, a duplicacdo ndo é propriamente de
cabecas, uma vez que a cabeca da mulher volta para o seu préprio corpo, queimado vivo
na fogueira. Mas, além de multiplicar os ratos mortos e transforma-los em gente (o povo

dos ratos, que depois se torna o seu povo), o bacurau surge como o duplo da mulher.

Conclusao

“A cabega voraz”, em suas variadas versdes, € uma narrativa de metamorfoses e
origens. Origem da cac¢a e da macaxeira, ambas associadas a alimentagdo. Processo comum
nas narrativas cosmolégicas, a metamorfose esta presente no xamanismo e é ligada ao
perspectivismo amerindio. Isso porque no perspectivismo, “o mundo é habitado por
diferentes espécies de sujeitos ou pessoas, humanas e ndo-humanas, que o apreendem
segundo pontos de vista distintos” (Viveiros de Castro, 2012, p. 347). Nesse mundo, ndo ha
diferenciacdo entre humanos e ndo-humanos e o perspectivismo anula ao mesmo tempo
em que exacerba a diferenca entre os pontos de vista (idem 354). O universo narrado pelas
histérias de origem é justamente esse: um “mundo altamente transformacional” (Viveiros
de Castro, 2012, p. 351, apud Riviere, 1994), em que humanos e ndo-humanos, em suas

formas de animais, vegetais ou hiperseres, compartilham da mesma natureza.

As narrativas estudadas sdo historias de pajé. Isto quer dizer que elas operam um
mundo transformacional. A mulher, cuja cabeca se descola do corpo, muda de estado,
passando de uma forma semelhante a humana para uma forma ndao-humana. Na narrativa
Makurap, ap6s a separagao do seu préprio corpo, a cabec¢a se torna um Txopokod, um
espirito que devora quem passe pela sua frente. Na narrativa Wajuru, desde o inicio, ela é

reconhecida como ndo sendo “uma mulher verdadeira”, que posteriormente se associara ao

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

183



184

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

bacurau. Este passaro é um predador, comedor de insetos, associado ao mundo dos mortos.
Viveiros de Castro explica que o perspectivismo amerindio incide mais frequentemente
sobre grandes predadores e também sobre presas dos humanos (Viveiros de Castro, 2012,
p. 350). Os Tikuna, por exemplo, “acreditam que as almas dos mortos voltam sob a forma
de Engole-ventos para sugar o sangue, a carne e 0s 0ssos dos vivos, deixando apenas a
pele” (Lévi-Strauss, 1985, p. 51). E para os Aruak na Guiana ele é visto como “um espfirito
maléfico que chama as pessoas para mordé-las e mata-las” (Lévi-Strauss, 1985, p. 51),
como na versao Wayoro da cabeca voraz. Estamos novamente no mundo do xamanismo.
A metamorfose, portanto, “reintroduz o excesso e a imprevisibilidade na ordem
do socius, transformando homens em animais ou espiritos” (Viveiros de Castro, 2012, p.
72), podendo se manifestar como alteracdo do comportamento e também do corpo. O
comportamento inusual da mulher avida cuja cabeca se desprende do corpo em busca
de mais comida - em busca de caca - ja é um processo de metamorfose que altera o
comportamento e implica uma transformagao corporal. “Sai a cabega dela e ficava o corpo
deitado, deitada com o marido dela. Ela foi longe. Ela procura caga assada dentro dos
cofos”, conta D. Paulina, narradora da versao Wayoro. “Entdo diz que a cabe¢a andava
a noite todinha comendo macaco assado, queixada assada”, completa D. Margarida, na
versdo Makurap. E também através da caca que os maridos, em ambas as versdes, criam
estratégias para se verem livres da mulher - que ja ndo era mais a mulher do inicio pois
tinha virado um “espirito malino”. Além da metamorfose, a caca e a vinganga sdo elementos
estruturais das duas narrativas. A vinganca € um importante dispositivo presente na
cultura de muitos povos amerindios e estd associada a cura xamanica e também ao

reordenamento do cosmos e das relagdes sociais entre humanos e nao-humanos.

A narrativa aqui apresentada nas versdes Makurap e Wajuru evidencia a
complexidade das teias derelagcdes estabelecidas. A preservagdo de sua estrutura narrativa,
em sua forma e contetudo, observada nos registros feitos na década de 1990 e nos anos
de 2023 e 2024, com toda a sofisticacao da narratividade, das imagens e simbolismos,
demonstra a forca de sua presenca na tradi¢do oral desses povos. Apesar do nimero
cada vez menor de falantes e, com isso, da presenc¢a de mestres contadores de historias,
a narrativa segue viva e vibrante, em toda sua riqueza e beleza. O registro de parte da
cosmologia dos povos Makurap e Wajuru, sendo feito através de projetos de documentacgao
etnolinguistica, é uma das estratégias de valorizacdo do conhecimento tradicional desses
povos e tem o potencial de proporcionar espagos e oportunidades para o fortalecimento
cultural e a revitalizacdo linguistica, ao lado do registro desse conhecimento para as

geracoes atuais e futuras (Wajuru et al., no prelo).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek | 185

Referéncias

Cesarino, Pedro de Niemeyer (2011). Oniska, a poética do xamanismo na Amazdnia. Sao
Paulo: Ed. Perspectiva.

(2013). Quando a terra deixou de falar: contos da mitologia marubo. Sao Paulo: Ed. 34.
Franchetto, Bruna (2018). Traduzindo tolo: “Eu canto o que ela cantou que ele disse
que..” ou “quando cantamos somos todas hipermulheres. Estudos de literatura brasileira

contempordnea, 53, pp. 23-43.

(2012). Linguas amerindias: Modos e caminhos da traducdo. Cadernos de tradugdo,
30 (2), pp. 35-62.

(2023). A viagem de urutau: Como é a vagina por dentro? Revista Estudos Feministas,
Florianépolis, 31(3), €95356 DOI: 10.1590/1806-9584-2023v31n395356.

Galtucio, Ana V,; Nogueira, Antonia F. & Costa, Carla D. (2023). Makurap: Documentation
of Language and Culture. Endangered Languages Archive. http://hdlhandle.

net/2196/73b9001s-1¢78-2246-5187-0fm978700a80.

(2023). Wayoro: Documentation of language and culture. Endangered Languages

Archive.Handle:http://hdl.handle.net/2196 /5004e53b-79f6-440d-81e6-266a64579366.

Guimarades, Mayara. R. (2025). Tradugdes e agcdes xamanicas nas artes verbais indigenas.
Revista Dobra, Lisboa, 15. Handle: https://revistadobra.weebly.com/dobra-mdash-15.
html.
Lévi-Strauss, Claude (1993). Historia de Lince. Sao Paulo: Editora Schwarcz.

(1985). A oleira ciumenta. Rio de Janeiro: Ed. Brasiliense.

(2006). A origem dos modos a mesa. Mitoldgicas, vol. 3. Sdo Paulo: Cosac Naify.
Maldji, Denise (1991). O complexo cultural do marico: sociedades indigenas do rio Branco,
Colorado e Mequens, afluentes do médio Guaporé. Boletim do Museu Paraense Emilio
Goeldi (Antropologia), 7 (2), pp- 209-269.
Mindlin, Betty (1993). Tuparis e Tarupds. Sao Paulo: Brasiliense/Edusp/lama.

(1997). Moqueca de Maridos. Mitos erdéticos. Rio de Janeiro: Record.

(1996). A cabeca voraz. Estudos Avangados. Sao Paulo: USP, 10 (27), pp. 271-290.
https://www.revistas.usp.br/eav/article /view /8947

Ortiz, Simon (1992). Woven Stone, Tucson, University of Arizona Press.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



186

Paulina Macurap, Isaura Macurap, Margarida Macurap et al.

S4, Lucia (2012). Literatura da floresta. Textos amazénicos e cultura latina americana. Rio
de Janeiro: EDUer;j.

(2019). Endless stories: perspectivism and narrative form in native Amazonian
literature. In F. Martinez-Pinzon e ]. Uriarte (ed.). Intimate frontiers. A literary geography
of the Amazon (pp. 128-149). Liverpool: Liverpool University Press.

Soares-Pinto, Nicole (2009). Do poder do sangue e da chicha: os Wajuru do Guaporé
(Rondénia). Dissertacdo de Mestrado, PPGA/ Universidade Federal do Parand, Curitiba,
PR, 2009.

(2022). Mulheres-Onca: mitologia, género e antropofagia no Complexo do Marico.
Revista de Antropologia, Sao Paulo, Brasil, 65 (1), e192785. DOI: 10.11606/1678-9857.
ra.2022.192785.

Viveiros de Castro, Eduardo (2012). A inconstdncia da alma selvagem. Sao Paulo: Cosac
Naify.

(1992). Araweté: O povo Ipixuna. Sao Paulo: CEDI.
Wajuru, J., Macurap, J., Nogueira, A. Galucio, Ana V., Costa, Carla D. Engaging Wajuru/
Wayoro and Makurap communities in collaborative documentation: Recording, learning,

and communicating. Sdmi language and culture research association scientific journal,
aceito para publicacao.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.
Aceito em 15 de julho de 2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



Yangwareta e Akarandek

Yangwareta e Akarandek: breve incurséo pela cosmologia dos povos
Wajuru e Macurap

Resumo

Este artigo é fruto de uma pesquisa conjunta entre narradores Makurap e Wajuruy,
pesquisadoras da linguistica indigena, da antropologia e dos estudos literarios. Faz uma
breveincursao pelacosmologiados povos Makurap e Wajuru, através danarrativaintitulada
“A cabeca voraz”, comparando versdes coletadas em temporalidades diferentes e
destacando diferencas e semelhangas. O artigo elabora hipoteses interpretativas
preliminares da narrativa, dialogando, especialmente, com estudos antropolégicos.
Essa narrativa é contada em diferentes versdes por povos distintos no Brasil. Entre os
Makurap, aparece como Akarandek, entre os Wajuru como Yangwareta. Para este trabalho,
nosso corpus inclui as versoes oralizadas em portugués das narrativas Makurap e Wajuru
registradas na década de 1990 por Betty Mindlin, a versdo oralizada em portugués da
narrativa Makurap registrada em 2024, e a versao transcrita em Wayoro e traduzida para
portugués danarrativa Wajuru, registradaem 2023, no ambito do projeto de documentagao
etnolinguistica com ambos os povos.

Palavras-chave: Cosmologia Wajuru e Makurap; Tradigdo Oral Amerindia; Narrativa “A
Cabega voraz”; Metamorfoses.

Yangwareta e Akarandek: short introduction to the cosmologies of
Macurap and Wajuru peoples

Abstract

This article is the result of collaboration between Makurap and Wajuru narrators,
researchers in indigenous linguistics, anthropology and literary studies. It takes a brief
look at the cosmology of the Makurap and Wajuru peoples, through the narrative entitled
“A cabeca voadora” or “A cabecga voraz” in Portuguese, comparing versions collected in
different time periods and highlighting differences and similarities. The article draws
up preliminary interpretative hypotheses of the narrative, dialoguing especially with
anthropological studies. This narrative is told in different versions by different peoples in
Brazil. Among the Makurap, it appears as Akarandek, among the Wajuru as Yangwareta.
Our corpus includes the oralized versions in Portuguese of the Makurap and Wajuru
narratives, recorded in the 1990s by Betty Mindlin, the oralized version in Portuguese
of the Makurap narrative, recorded in 2024, and the version transcribed in Wayoro and
translated into Portuguese of the Wajuru narrative, recorded in 2023, as part of the
ethnolinguistic documentation project with the Makurap and Wajuru peoples.

Keywords: Wajuru and Makurap Cosmology; Amerindian Oral Tradition; “Flying Head”
Narrative; Metamorphoses.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

187



