
O poder das palavras: poética1 de um basere entre os Tuyuka do 

alto Uaupés

Emmanuel Rene Richard2

Doutor em Antropologia/Universidade Paris Nanterre/Universidade de São Paulo

https://orcid.org/0000-0002-1348-2526

emmanuelrichard55@gmail.com

Introdução 

O objetivo principal deste artigo é estudar, sob diferentes ângulos, uma forma de 
arte verbal específica das populações do noroeste da Amazônia, conhecida como basere na 
língua Tuyuka (bahsese, na língua Tukano), a partir da análise de um basere recitado por 
Paulino Ramos, um especialista do povo Tuyuka, da comunidade de São Pedro (Mõpoea), 
localizada no alto Tiquié (Brasil), cuja transcrição e tradução resultaram no texto aqui 
apresentado. O povo Tuyuka - também conhecido como Utãpinoponã, Filhos da Cobra 
de Pedra - pertence ao grupo linguístico Tukano Oriental, cuja população total (Brasil e 
Colômbia) é estimada em aproximadamente 2300 pessoas3, vive principalmente em dois 
afluentes do rio Uaupés, os rios Tiquié e Papuri, com uma maior concentração nos cursos 
superiores destes e nos seus afluentes, em ambos os lados da fronteira entre o Brasil e 
a Colômbia, na região do alto Rio Negro. Minha pesquisa com os Tuyuka (ver Richard, 
2021a, 2021b; 2025) teve início em 2012, no âmbito do Mestrado, e teve continuidade no 

1	  A ideia de poética desenvolvida nesse estudo corresponde ao conceito de Aristóteles de poiesis como 
atividade humana de criar ou fazer. Etimologicamente, advém do grego poiein, por criar, com sufixo -sis 
referente a ação. O intuito é de dar conta do aspecto tanto linguístico como performático (ver Cabalzar, 
2010) da arte verbal ameríndia aqui analisada, o basere.

2	 Pós-doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT). A pesquisa foi
realizada graças ao amparo da bolsa de Pós-Doutorado Estratégico (PDPG), do Edital CAPES Nº16/2022 do
Programa de Desenvolvimento da Pós-graduação no PPGAS da UFMT
3	 No Brasil, segundo o censo do IBGE, os Tuyuka representariam em 2022 um grupo de 849 pessoas 

(dados disponíveis em https://indigenas.ibge.gov.br/estudos-especiais-3/o-brasil-indigena/povos-
etnias.html (página consultada em 19 de junho 2025). Na Colômbia, os Tuyuka somariam 1467 pessoas 
segundo o Censo de 2018 do Departamento Nacional de Estatística (dados disponíveis em Población 
Indígena de Colombia (PDF). Consultado em 19 de junho de 2025).

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 103-142.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

104

Doutorado, de 2015 até 2021, até pesquisas mais recentes (2022 e 2024). Venho realizando 
pesquisas entre os Tuyuka do alto Tiquié (comunidades de São Pedro, Cachoeira Comprida, 
Fronteira, Igarapé Onça, no Brasil, Bella Vista na Colômbia), e do alto Papuri (Santa Cruz 
do Inambu no Brasil, Puerto Ibacaba e Puerto Esperanza na Colômbia). Além dos Tuyuka, 
meus interlocutores indígenas também pertencem aos povos vizinhos ou que convivem 
nas comunidades nas quais estive, como os Yebamasã, os Bará, os Tukano, os Desana e os 
Hupd’äh.  

Entre os Tuyuka, o basere é geralmente pronunciado em voz baixa ou mentalmente 
pelo kumu4 ou basegʉ5, que mexe levemente os lábios enquanto recorda a fórmula ritual. 
Em um contexto terapêutico, destinam-se a purificar e/ou a transmitir um potencial 
curativo a uma substância (água, alimentos, tabaco) que será depois ingerida, aplicada 
ou inalada pelo destinatário do basere6. O aspecto de cura foi o principal destacado 
pelos autores que se debruçaram sobre esta forma de arte verbal, e os poucos que foram 
transcritos e traduzidos por esses autores (Buchillet, 1983; Lolli, 2014; Barreto, 2021,) 
tinham como função a cura de uma doença, com a exceção do antropólogo tuyuka Justino 
Rezende (2021) que, na sua etnografia sobre os rituais, também tratou das “cerimonias de 
proteção”, segundo as palavras do autor. 

A especificidade do basere aqui transcrito e traduzido é que se trata de um basere 
de proteção e fortalecimento do corpo do recém-nascido para seu primeiro banho no rio. 
Em contraste com as traduções dessas “fórmulas terapêuticas” propostas pelos autores 
citados acima (inclusive Rezende), que se concentraram no conteúdo semântico para 
poder analisá-las, a proposta apresentada aqui é definida como um “esforço de tradução 
criativa de uma expressão poética distinta, em vários aspectos, dos gêneros literários 
modernos” e não como um “documento ou dado linguístico”, seguindo os passos de 
Cesarino (2018, p. 57). Este último autor, portanto, propõe uma nova abordagem na forma 
de um campo multidisciplinar: uma reflexão crítica ou literária sobre a poética ameríndia 
com base em uma problematização conceitual da etnografia, e mostra, no caso Marubo, 

4	 “Pajé” especializado em rituais de “prevenção, proteção e cura de doenças” (Dutra, 2010, p. 161). De 
acordo com Dutra, para se tornar um kumu, “é necessário passar de três a quatro meses de formação 
tradicional sob a orientação e o acompanhamento de pajé basei [kumu] que dita regras rígidas de 
abstinência alimentar” (2010, p. 228).

5	 Segundo Dutra (2010, p. 228), que usa a grafia bahsegʉ: “benzedor comum; não é pajé; conhece apenas 
alguns rituais de pajelanças considerados básicos, como por exemplo, rituais do parto etc.”. 

6	 São escassos os estudos antropológicos sobre o tema dessas fórmulas rituais para fins terapêuticos no 
noroeste amazônico. No entanto, devemos mencionar o trabalho pioneiro sobre esse tema realizado 
por Buchillet (1983) entre os Desana, povo da família linguística Tukano oriental, e mais recentemente 
a pesquisa realizada por Lolli (2014) entre os Yuhupdeh, povo da família linguística Nadehup, assim 
como o trabalho fundamental do antropólogo Tukano Barreto (2021). No que diz respeito aos Tuyuka, os 
trabalhos de Cabalzar (2010) e do antropólogo tuyuka Rezende (2021) contém preciosas informações 
sobre este tema.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

105

que “o sistema poético inteiro, seja na agência xamânica, seja no registro mítico ou em sua 
interpenetração, apresenta uma reflexão sobre a variação de pontos de vista, seus riscos 
e seus dilemas” (Cesarino, 2008, p. 13-14). Na mesma linha de Cesarino (2008, 2018), o 
objetivo aqui é analisar o que torna a linguagem poética de um basere específica e o que 
isso revela sobre o pensamento e as ações dos especialistas rituais Tuyuka e, portanto, 
sobre a ontologia e cosmologia deste povo ameríndio.

Nós nos debruçaremos, em primeiro lugar, sobre a transcrição e a tradução do 
basere propriamente dito, para vermos, em seguida, o que define essa forma de arte verbal, 
qual é sua forma de ação, e como ela faz parte de um processo de cuidado e construção do 
corpo.

Basekusaro: basere para o primeiro banho do recém-nascido

Yʉ, anorẽ, ani pekasũ kũ te, basere hĩrere kũ saiñari, yʉ tere, ate oko kusare 
makañerẽ.

Eu, neste lugar, para este Branco, este benzimento, vou dizê-lo, como ele me pediu, este 
conhecimento sobre o banho.

Tere anopʉ, yʉ tehirĩ añuboku hĩma hĩgũ yʉ anore kũre, yemena wedegʉdaku yʉ 
hiayʉ.

Isto, como bem pensei, vou conta-lhe na minha própria língua, digo.

 Bʉri kũaye pekasãye nihirõ wisio nimiãrã marĩnoreha7, menimasirõpegʉno nigũyʉ 
temenarã kʉrẽ tetigʉdayʉ hĩ wedeboayu kʉrẽ, tetigʉ yʉ yemena wedesegʉdakuyʉ 
anorẽ kʉre hitoamiarã, yʉ hĩrẽgarẽ.  

Então, a língua deles, a língua dos brancos, nós não a dominamos bem, se eu contasse em 
português, não contaria bem, por isso, na minha língua, vou contar, como já disse.

Tetigʉ kũ, wimagũ kũ, baua kũ tiri sirore, tigʉ kʉya sawi kũ masãbauari sawi 
nimikuto. 

Este recém-nascido, após o seu nascimento, neste quarto onde nasceu, encontra-se a si 
próprio.  

Ti sawire kũ, tore te biato hĩ, kʉre basedʉpo, kʉã tiarigʉ. Kʉã bʉtoa hĩrirapʉha,8 
sika semana dʉpodʉgara sika samarõ dʉpo tirukurira nimiwarã kʉã. 

7	 Paulino fala aqui em nome de seu povo, e talvez dos povos indígenas no sentido mais amplo.
8	 Aqui ocorre o uso do evidencial informativo hĩrirapʉha “como eles me disseram” de hĩrira dizer + 

evidencial reportativo e pʉha sufixo que denota o ato de se dirigir a alguém, que será comentado mais 
adiante. 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

106

Neste quarto, ele permanecia, e recebia os benzimentos. Os mais velhos, como me disseram, 
durante uma semana inteira, deixavam-no lá.  

Ti tiri yʉ tore, atebʉrekori saha, kusawakarã niã ʉsã hirãme, potokõ nímiya kʉã 
atebʉrekori pʉresaha. 

É assim que eu vejo, hoje em dia, querem dar o banho o mais rapidamente possível, hoje 
em dia é assim.  

Potokõ tirihã, noborora kusahãdaku ʉsã saha, noboro bʉsʉamahã tihamiyara 
atebʉrekoripʉreha tetimã hĩrã atebʉrekorire matã kosoreno nihãto hĩreniã kũrẽ. 

“Logo que possível, a qualquer momento9,  queremos dar-lhe banho”, dizem, em vão, hoje 
em dia; e é por isso que hoje em dia lhe damos banho tão depressa, digo-lhe eu. 

Tetigʉ yʉ tere wedegʉdaku mekũtigãrẽ.

Isto, vou dizê-lo agora10.

                                                                _______________________

Tetigʉ kũ ti basoka baua kũ tiri sawipʉre, kũ niri iñagũ, ti imisa hõnopʉ kʉã 
ponati kʉã tiari siro nesatiri, ti imisarena nekʉtʉbuaki anopʉ, te petamapʉ kũ 
kusadaropʉre neheaki.

Ele11, alguém nasceu neste quarto, e vendo isso, cerca o local de nascimento com uma 
cerca, depois, ainda protegido pela cerca, leva-o12 para este quarto, e finalmente desce ao 
porto para dar o banho.

Neheatihigʉ ti warurire kʉã ne ti sʉgeada kʉã tiriore kʉã hiadakia sukã.

Quando chegam, é das costelas que, primeiramente, vão falar.

Tetigʉ kũ tore kamotagʉda higurã ti imisa anõ warupere anõ atiniña warupere 
kamotagʉda hĩgũ. 

Ele faz a proteção, diz ele, com esta barreira, a costela deste lado, cerca, diz ele.

Sanʉkari botamakũ, dobero nihiyikũ, apeniñã botamakũ, dobero nihiyikũ.  

Na entrada, há um esteio, abelhas ali estão, do outro lado, há outro esteio, abelhas ali estão.  

Kũrẽ kũye besu hĩrere, kũye toarepa besu13 hĩrere besu ñadiyo14, kũrẽ bosanʉko15 

9	 Sem sequer ter feito o basere.
10	 Depois dessa frase, o basere propriamente dito começa a ser recitado.
11	 Trata-se do especialista em basere.  
12	 Trata-se do recém-nascido.
13	 Dardo-flecha, arma própria das abelhas. 
14	 Ação do especialista ritual para repelir os dardos das abelhas.
15	 Ação do especialista ritual para acalmar, pacificar ou neutralizar as abelhas.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

107

tihĩra, waya mʉã, anope waya mʉã, mera kũ mʉ parami tigʉ, mʉ niñati tirigʉ, ati 
bʉrekori nopera marĩ kamerĩ iñatuti ti masiña maniato, sikũ ponã nirẽ niato sika 
kumurõ makarã bauarige niato marirẽ hĩ.

Eles têm as suas flechas, diz ele, têm o seu dardo-flecha, como se diz; a flecha ele afasta, 
acalma-os: não venham para cá, vocês, afastem-se, vocês, do seu neto, deste recém-nascido, 
e não tenham, neste dia, de nós, inveja nenhuma. Filhos de um mesmo antepassado, somos. 
De um mesmo banco, somos os filhos. 

Hĩ kũre bosahã titoanʉkõ. Añure ʉkori tõkõ makañe niadaku hĩ nekʉtʉbuakia 
pʉaniña warumakañe, ti imisari ano marĩ sotoa makañe terora. 

Depois de os ter apaziguado com estas palavras, com o leite doce da fruta, cobre-lhes16 as 
costelas de ambos os lados e, protegidos por um recinto por cima de nós, descemos em 
direção ao porto. 

Ani muipũ makũye diarige hĩrẽno ñasãnʉkã tihĩrõ marĩrẽ diarige wabokuto kũ 
wimagũrẽ, hĩrã kũã tore añuadaku hĩ tore wada heõtunʉkõwĩ anopere ʉmʉãrõpere.

Esta doença do filho do sol, como a chamamos, que não se encarne em nós, que não o afete 
a ele, o recém-nascido, eles ficarão bem, diz, criando uma tela protetora de baixo para 
cima.

Ani muĩpũ makañe diarige nikuto hĩrã kʉã tirige niku toha. Bi tirire, tere nekʉtʉbua 
tihirã ti imisare nekʉtʉbua, kʉã pekasã hĩrã: “uma cerca de benzimento” hĩkia kʉã 
tore tetira kʉã para nʉkakia toresukã. 

Esta doença do sol, quando aparecia, faziam isso mesmo17. Era assim que desciam para 
o porto, protegidos por esta cerca que ele fazia, a que os brancos chamam “cerca de 
benzimento” 18, como eles dizem. Esta parte termina aqui. 

Kũ nikikũ tore kũ ñirũ dobero paigʉka, pegʉgã, paigʉka ñigũka nikia kũã ma petama 
dekore hikia19. Kũrẽ kũye besu bosakia kũkãrẽ sukã besu ñadiyotu, besu bosa20. 

Ele está lá, onde há abelhas grandes, abelhas pequenas, abelhas pretas grandes, no caminho 
do porto, encontram-se, dizem. Ele, as suas flechas, ele neutraliza, as suas agulhas-flechas, 
ele repele, as suas flechas, ele neutraliza.   

Marikã, mʉakã ʉsã tirobiro oko kusari baso añurõ wanoarĩ tiri tugeñari basoka 
nihĩyu mʉakã hĩ, nekʉtʉbua kũãrẽ bosahã tukamota kamotanʉkõhĩya.

Nós e vocês somos iguais, na água tomamos banho, bem protegidos sentimo-nos, diz ele, 

16	 Trata-se do recém-nascido, da mãe e do pai. 
17	 Aqui, é difícil determinar se Paulino está se referindo às curas passadas de seus ancestrais (humanos) 

ou aos demiurgos e seus atos primordiais, quando a doença em questão apareceu pela primeira vez.
18	 Aqui, Paulino traduz essa expressão para o português: “cerca de benzimento”.
19	 Notamos aqui o uso de hikia, “dizem”, evidencial presumido (ver Vlcek, 2016).
20	 Aqui, a ação do especialista é expressa pelos verbos bosare e ñadiyore, que correspondem às ações de 

neutralizar e repelir.  Depois de “bosa”, Paulino respira fundo e marca uma pausa. 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

108

e protege-os cercando-os num recinto.   

Ti petama buahearo pʉre, niyu sukã topʉ nikia paʉ nihãkia, kũã dodora ni, marĩtira 
ni, ñira ni, doberoa paʉ nihãkia kũã. Kũãrẽ bosaki topʉre bosanʉko tigʉra tigʉ kũya 
besugʉ besu ñadiyotu besu bosa wada kũãrẽ nigoki kũãre. 

Lá no porto, há muitas, abelhas de todos os tipos: pintadas, listradas, pretas, são numerosas. 
Ele acalma-as, neutraliza-as, faz com que o seu ferrão se retraia, repele o seu dardo-flecha 
e acalma-as. 

Sikũ pona, sikũ parãmerã21, oko kusari basokado nirira niwũ higũ, kũ tore añurõ 
wada heõtuñe, wada yʉsʉosã wada tukamota ponekohãki kũarẽ. 

Filhos do mesmo antepassado, netos do mesmo antepassado, assim tomamos banho, diz 
ele, os protegendo bem, os esfriando, os defendendo e os repelindo.

Besu ñadiyo, besu bosakohaki kuare; kuaye besuwiseripe soneko bosadupokohaki 
kũarẽ. Ne sikũ sikabʉreko niwari kamerĩ iñatuti tirira ponãme niã marĩ, sika 
kumurõ makarã basoka bauarira niã marĩ tero birira parãmerã niã marĩ hĩhĩyikũ 
tore. 

As suas flechas ele afasta, as suas flechas ele neutraliza, para a sua casa-de-flechas ele 
envia de volta, fazendo-os assentar e acalmar. Nenhum de nós jamais sentirá inimizade, 
filhos de um mesmo banco, nascemos, somos netos de um mesmo antepassado.  

Tigʉ kũ tore nekʉtʉbua tigura, tore paihãmarõ tiro manirõ, ti imisarinara wada 
heõtuñe wada tukamota nʉkõyi tore, wadatukamota nʉkõ tihĩgũ. Tore, kũya nekeri 
imisa, ate poyukʉ imisa, dia pasa poyukʉ imisa, ate22... boteapũ yukʉ imisa, tebiri 
ate wakupũ yukʉ imisa wada heotuñe, wada tukamota wada heotuñe ñañepasoyi 
kũre kũpʉ dua diari hĩgũ.

É assim que ele os acompanha, ele não o faz muito grande, esse cercado protetor para 
protegê-los, para defendê-los, para cercar o caminho deles. No cercado de buriti23, no 
cercado de madeira flutuante poyukʉ24, no cercado de madeira flutuante dia pasa poyukʉ25, 
no cercado de embaúba boteapũ26, no cercado de embaúba wakupũ27, ele os protege, os 
defende, os coloca ali para que não se afoguem, diz ele28.

21	 Sikũ ponã, sikũ parãmerã, assim como na passagem acima, o especialista se dirige aos yʉkʉmasã para 
lembrá-los de sua origem comum com os humanos: eles são filhos (ponã) e netos (parãmerã) de um 
mesmo ancestral.

22	 Aqui Paulino faz uma pausa, tentando se lembrar do próximo ponto da sequência.
23	 Espécie de palmeira Mauritia flexuosa.
24	 Espécie de arvore não identificada. 
25	 Espécie de arvore não identificada. 
26	 Variedade de Cecropia.
27	 Variedade de Cecropia. 
28	 Essa sequência descreve as espécies de plantas usadas pelo especialista, nos seus pensamentos, para 

criar um cercado para o bebê recém-nascido e seus pais, para protegê-los de se afogarem enquanto 
tomam banho no rio.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

109

Tigʉ tiere hĩgũ kũ tore buanu tigʉra hĩyi, ti pekame nihĩyuto hĩki, ti pekame peka 
soãrĩme, peka butirime, peka sʉmerime, peka ñirime hĩhĩyi timerẽ, tiere tie oko 
pekamerirẽ, ñari pekamerirẽ,  kumurĩ pekamerirẽ, pũ pekamerirẽ timerirẽ wada 
heõtuya, wada pekaya pekayʉsʉo, wada sowe yʉsʉosawi, ʉkori tõkõ marĩya katiri 
ʉkori tõkõ diari marĩye menerʉkʉ katiri opekõ tõkõ diari oko kusari basokʉ 
nigũdakumũ, niña, pako, pakʉ hĩyi. 

É assim, diz ele, quando se desce, dizia-se, há fogos29, diz, o fogo vermelho, o fogo branco, 
o fogo azul, o fogo preto, dizia-se, destes, com a ajuda do fogo da água, do fogo da lama, do 
fogo da madeira podre, do fogo das folhas ele os protege, apaga o fogo, e refresca-os com o 
doce sumo do fruto da vida, o doce sumo do fruto do rio, o doce leite do ingá30 da vida, na 
água banham-se, o recém-nascido, a mãe e o pai, dizia-se.    

Titoanʉkõ tigʉra anõrẽ beseyi, marĩya katiri ʉkori tõkõ sobogʉ nihĩyu, wʉnũ 
papukusarigʉ hĩrigʉ nihĩyu tigʉ dia sotoa makãgũ. Tigʉre hĩyikũ marĩya katiri 
opekõ tõkõ sobogʉ. Tebirire tigʉ  pʉtori makarã hĩyi, tebirire tigʉ deko makarã 
hĩyi, tebirire tigʉ yapari makarã hĩyi, ñasã,  bʉeroa, hawã hĩyi kũare, hĩgũ kũarẽ 
wamũkari ñata upikari ñabude wada bʉkʉra siã  wada patune… kamewiokohãyi 
kũarẽ, kamewioko tigʉ kaurore kauro koãyi, kauro koã  tihĩgũra marĩye ʉkori tõkõ 
sobogʉ, marĩya katiri ʉkori tõkõ sobogʉ, oko kusa tiribasokʉ nigũdakikũ niña, 
pako, pakʉ hĩyi. 

Depois disso, neste lugar ele procura, nossa vida no doce fruto da árvore de espuma, e na 
árvore da preguiça, que se encontram nas margens do rio. Então dizia ele, nossa vida no 
leite da seiva da árvore de espuma. E também, na base da árvore, dizia-se, no tronco da 
árvore, dizia, nos galhos da árvore, dizia-se, há formigas: formigas de fogo, e minhocas, 
dizia-se; e ele diz: os seus pescoços ele parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias-
fungos ele mata, ele as rejeita... 31  e expulsa-as, e ao expulsá-las, o seu mau cheiro ele 
rejeita, o seu mau cheiro ele rejeita, e com o nosso doce remédio de espuma, o nosso doce 
remédio de vida de espuma, na água banham-se, o recém-nascido, a mãe, o pai, dizia-se.  

Tigʉ mawayi topʉra sukã, dita witãriburo makãgũ hĩyi, atigʉ papukusarigu hĩri 
diamakũre saha, tigʉre hĩgũ hĩyisukã, tigʉre tigʉ pʉto makarã hĩyi, tigʉ dekomakarã 
hĩyi, tigʉ yapamakarã hĩyi, aniã hawã, ñasã, menekoarã, tebirire aniã nipetira utia 
hĩrira nimiawã kũa, kũãrẽ wamũkari ñata upikari ñabude wada bʉkʉra siã wada 
patune… kamewiokohãyi kũarẽ, kamewioko tigʉra tigʉ kauro koãyi tigʉre, tigʉre 
okobubiro wada pata diokowi tigʉre kũrẽ ñañaro ti ñasã nʉkã tirikuto hĩyi. 

29	 Nessa sequência, o especialista menciona os diferentes tipos de fogo que os yʉkʉmasã colocam no 
caminho que leva ao porto, depois a sequência de fogos que o especialista usa para neutralizar esses 
fogos dos yʉkʉmasã e, por fim, as substâncias provindas de frutas doces que ele administra ao recém-
nascido, à mãe e ao pai para que eles se banhem protegidos pelo frescor destes.  

30	 Inga é um gênero de plantas com flor da subfamília Mimosoideae da família Fabaceae. As espécies deste 
gênero são conhecidas pelos nomes comuns de ingá ou ingazeiro, sendo que ingá também designa 
o fruto da árvore: uma longa vagem que contém sementes envolvidas por uma polpa muitas vezes 
comestível.

31	 O especialista enfatiza a palavra rejeitar (patune), sustentando a última sílaba com uma pronúncia 
alongada.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

110

Depois, à medida que sobem, este monte de barro está ali, dizia-se, e esta árvore de espuma 
está ali, diz ele, na base desta, dizia-se, no tronco, dizia-se, nos ramos, dizia-se, estão ali 
estas minhocas, estas formigas, estas formigas ingazeiras, mas também muitas vespas que 
se encontram ali, os pescoços ele parte, os dentes ele arranca, as bactérias ele as mata, e 
as rejeita... E assim afasta, afasta o seu mau cheiro, e com esta água lava, purifica, e expulsa 
isso, para que não se sintam mal, dizia-se.    

Marĩya katiri ʉkori tõkõ sobogʉ, marĩya katiri ʉkori tõkõ menerʉkʉ kanerʉkʉ ʉkori 
tõkõ sobogʉ kusari basokʉ nigũdaku mʉ niña, pako, pakʉ, hĩyi kũare bapakeoyi. 
Tigʉ dita wariburo makãgũ hĩyi, tigʉre terora hĩyi tokãre, tigʉ nikuto hĩyi, kũare 
hĩyi tokãre, tigʉ pʉtomakarã hãwã, tigʉ dekomakarã hĩyi, ania tigʉ yapamakara 
hĩyi, kũarẽ, menekoarã, ñasã, hãwã, hĩgũ kũarẽ bʉtoa siã, wamʉkari ñata upikari 
ñabude wada bʉkʉra siã, wada patune kamewiokohãyi, tigʉre kauro koãyi, tigʉre 
okobubiro wadapata kodiokowi, tigʉreha.

Com o nosso remédio de vida da seiva da árvore de espuma, com o nosso remédio de vida 
do sumo doce do ingá, do sumo doce do abiu32, do fruto doce, com esta espuma vocês se 
banham, recém-nascidos, mãe e pai, dizia-lhes ele para que o contassem. Há este monte 
de barro, dizia, assim se encontra neste sítio, dizia-se, e na base da árvore de minhoca, e 
no tronco da árvore, dizia-se, e nos ramos da árvore, dizia-se, elas, as formigas do ingá, 
as formigas, as minhocas, diz ele, eles, os bichinhos, ele os mata, o pescoço ele parte, os 
dentes ele arranca, as bactérias ele mata, rejeita-as e expulsa-as, esse mau cheiro afasta, 
com essa água lava, purifica.

Titoanʉkõ tigʉra atigʉ… wiariromakãgũ33 hĩyi tigʉ karẽ terora hĩki, tigʉ pʉtori 
makarã hĩki, tigʉ dekomakarã hĩki, dʉpʉrimakarã, purĩ makarã,  karẽ menekoarã 
hĩrirare ñasã hĩrirarẽ, utia hĩrirare, hãwã hĩrirare, wamʉkari ñata upikari ñabude, 
wada bʉkʉra siã, wada patune kamewiokohãki kũarẽ, kauro koãki  tigʉre okobubiro 
wada patakodiokoki, mũ katiri ʉkori tõkõ sobogʉ, marĩya katiri ʉkori tõkõ sobogʉ 
niadakuto tigʉ hĩyi, tigʉre oko kusa katiro ti opekosaña, yeriponãti34, katiri  basoka 
ponã nirãtia marĩ hĩki. 

Depois, esta... árvore da capoeira, dizia-se, igualmente, diz, na sua base, diz, no seu tronco, 
diz, nos seus ramos, nas suas folhas, que têm a forma de ingá, como se diz, formigas, como 
se chamam, vespas, como se chamam, minhocas, como se chamam, os seus pescoços ele 
parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias ele mata, e rejeita, e repele, o seu mau 

32	 Fruta, Pouteria caimito, planta da familha dos Sapotaceae. 
33	 O termo wiariromakãgũ usado aqui pelo especialista se divide em wiariro (capoeira) e makãgũ 

(vegetação específica desse ambiente) e foi traduzido por Edilson como “árvore da capoeira”. A capoeira 
é uma vegetação secundária composta de gramíneas e arbustos esparsos que crescem depois que a 
vegetação original foi cortada. O termo, que vem da língua tupi, refere-se à vegetação que cresceu no 
lugar da vegetação cortada. Significa literalmente “vegetação do passado”, de ka’a (“vegetação”) e uera 
(“do passado”).

34	 O especialista utiliza o conceito de yeriponã, que pode ser traduzido imperfeitamente como “alma-
coração”, que é o princípio vital da pessoa tuyuka, e que, como diz Barreto (2021) sobre o conceito 
tukano de heriporã, é composto por um conjunto de princípios vitais derivados de diferentes elementos. 
Voltaremos a discutir sobre esse conceito mais adiante.  

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

111

cheiro ele afasta, e com esta água ele lava e purifica: a espuma do seu doce sumo do fruto 
da vida, a nossa espuma do sumo doce do fruto da vida, aqui está, diz ele, e com esta água 
nos banhamos, cobrindo com leite a nossa vida, a nossa alma-coração, nós, filhos da vida, 
diz.

Marĩye ʉkori tõkõ sobo oko kusari basokʉ nigũdakumũ  hĩki, niñã, pako, pakʉ hĩki, 
titoanʉkõtigũrã hĩyi, atigʉ… tataboamakãgũ hĩyi, nikia topʉre hĩki aniã hãwã hĩrira, 
wasiã hĩrira butira, ñira nikia topʉre hĩki, tigʉ mʉawayi, tigʉ  dekomakarã hĩyi, 
tigʉ mʉawayi tigʉ yapamakarã hĩyi, menekoarã hĩyi, ñasã hĩyi, hãwã  hĩyi, kũare 
wamʉkari ñata upikari ñabude wadabʉkʉra siã, wada patune… kamewioko hãki 
kũarẽ, kamewioko tihĩgũ hĩyi, mʉya tigʉre kauro koãhãki, tigʉre kauro koã tigʉ 
okobubiro wada patune kamewioko hãki tiere, titoanʉkõ tigʉra mũya katiri ʉkori 
tõkõ sobogʉ marĩya katiri ʉkori tõkõ sobogʉ, niãdakuto hĩyi tigʉre, ti okokusari 
basokʉ nigũdakumũ niñã, pako, pakʉ hĩyi. 

O nosso doce sumo de fruta, com a sua espuma banham-se, criança, mãe e pai, diz, e 
depois, dizia, nesta... caatinga35, dizia-se, há, diz, essas minhocas, como as chamamos, 
essas minhocas, como dizemos, brancas, pretas, elas estão lá, diz, na sua base, dizia-se, 
no seu tronco, dizia-se, nos seus galhos, dizia-se, a formiga ingá, dizia-se, a formiga, dizia-
se, as minhocas, dizia-se, os seus pescoços ele quebra, os seus dentes ele arranca, as suas 
bactérias ele mata, e ele os rejeita... e ele os afasta, e ao afastá-los, dizia-se: o seu mau 
cheiro eu afasto, este mau cheiro com água eu neutralizo, eu o lavo e repilo, e depois, o 
seu doce sumo de fruta da vida, com a sua espuma, o nosso doce sumo de fruta, com a sua 
espuma, dizia, eles tomam banho, o recém-nascido, a mãe, o pai, dizia-se.

Tigʉ wayi atigʉ busegʉ hĩrigʉre, sobogʉ niku tigʉkã hĩwakũã, tigʉre añurõ tigʉ 
pʉtorimakarã hãwã hĩrira ñirã, butira wasiã hĩrira, nikiakũa tigʉ pʉtorire, tigʉ 
dekomakarã ñasã nikiakũã, tigʉ yapamakarãpʉ, ania ñãsã hĩrira bueroa hĩrira 
mapeta hĩrira, menekoarã hĩrira, paʉ nihãkia topʉre, tetigʉ kũarẽ wamʉkari ñata, 
upikari ñãbude, wada bʉkʉra siã, wada patune, kamewiokohãki kũarẽ, kamewioko 
tihĩgũ hĩki. 

Vão andando, e esta árvore busegʉ36, esta árvore de espuma como o chamam, bem na sua 
base estão as minhocas, como se chamam, pretas, brancas, minhocas, como se chamam, 
estão na base, e no tronco estão as formigas, nos ramos estas formigas, como se chamam, 
a formiga brava como se chama, a tocandira-arara37 como se chama, a formiga ingá como 
se chama, muitas delas estão lá, e a estas, o pescoço ele parte, os dentes ele arranca, suas 

35	 A palavra tuyuka tataboamakãgũ usada aqui pelo especialista, que se divide em tataboa (caatinga) 
e makãgũ (vegetação específica desse ambiente), foi traduzida por Edislon como caatinga, palavra 
derivada da língua tupi e que significa “floresta branca” ou “vegetação branca” (de caa, “floresta”, 
“vegetação” e tinga, “branco”). Refere-se a um ecossistema típico do nordeste do Brasil composto de 
pequenas árvores espinhosas, nesse caso as áreas de vegetação de savana que ocupam certas partes da 
Amazônia.  

36	 Espécie de arvore não identificada, usada para construir canoas. 
37	 Mapeta em tuyuka, de ma “ara” e peta “tocandira”, refere-se a uma variedade de formigas do gênero 

Paraponera da subfamília Paraponerinae. Esse gênero, conhecido no Brasil como tocandira, é conhecido 
pela sua picada extremamente dolorosa.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

112

bactérias ele mata, rejeita, afasta, assim, diz.

Nopera mʉrẽ kauroti ñasã nʉkã tirikuto hĩki, tigʉ okobubiro wada patakorodiokoki 
tigʉre, tere nopera mʉrẽ okobubiro ñasanʉkã tirikuto hĩhãyi kũre, hĩtoanʉkõ 
tigʉra wayi tere, watigʉra hĩyi, diasotoamakãda soboda nikuto tida wasõsoãrada 
hĩrida pũdoka soãrida, pũ butirida niku tiedari, te sobodari nikuto, ni tirira hĩki, 
tida pʉtorimakarã hĩki, aniã bueroa, ñasã, te dʉpʉrimakarã, te pũrimakarã, te kori 
heara mumiã hĩki kũarẽ, kũa wamʉkariñata, upikari ñabude, wada bʉkʉra siã, 
wada patune, kamewiokohaki kũarẽ. [12 :25]

Nenhum de vocês, por causa desse mau cheiro, vai se sentir mal, ele diz, com essa água ele 
lava e purifica aquilo, então nenhum de vocês vai se sentir mal, ele diz, e assim eles vão, ele 
diz, e o cipó da beira do rio está lá, e o cipó aracu38  vermelho, debaixo da folha vermelha, 
a folha branca, há cipós, aquele cipó de espuma, na sua base, diz, aquelas formigas bravas, 
aquelas formigas, nos ramos, nas folhas, nas flores, pousam as abelhas, diz, e a elas, os seus 
pescoços ele parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias ele mata, e ele as rejeita.

Kamewioko tihĩgũ, wada sowe, wada yʉsʉosãki, ti toanʉkõ, tere mʉya katiri ʉkori 
tõkõ makañe niãdakuto, terá okoponãti, katiroti, okokusa tirira paramerã tirira 
ponã nirã tiamarĩ hĩki, marĩya katiri ʉkori tõkõ sobo niã teha hĩki. Tigʉ nopera 
marĩrẽ ñãñãro ti ñasanuka tirikuto hĩhaki tere, titoanʉko tigʉra tigʉre marĩya 
katiri ʉkori tõkõ sobo niato hĩgũrã atigʉsa, ano okokusaro makarõrẽ diapʉre buati 
heakikũ, ani okobaro kũkã bʉrekori, ñamirĩ, kusakoãto tiarigʉ nigũ, nopera kũka 
okobubirotua tiri iñãña mani kũka hĩki. [13 :13]

Ele rejeita aquilo, diz, esfria, e enquanto esfria: o seu sumo de vida, de fruta doce, aqui 
está, de boa saúde, cheio de vida, tomam banho, netos, filhos39, diz, o nosso sumo de vida 
doce, a sua espuma aqui está, diz. Nunca ficaremos doentes, diz ele, e depois o nosso sumo 
de vida, de fruta doce, com a sua espuma, diz ele, então para tomar banho, no rio descem, 
e quando chegam, este pássaro aquático40, de dia ou de noite, toma banho, nunca está 
doente, ninguém o vê, diz ele.     

Kũ tirobirora opũti, kũ tirobirora yeriponãti, kũ tirobirora koãrĩ sãñã, kũ tirobirora 
wadariti, diti, okokusaribasokʉ nigʉdakumu niñã, pako, pakʉ hĩki. Te biri ani okoku 
hĩyi, kũ terora hĩyi, kũkã hĩyi, ñamirĩ, bʉrekori okokusakoãto tiarigʉ nigũ, nopera 
kũkã, okobubirotua tiri iñãña maniã kũkarẽ hĩyi. Kũ tirobirora kapemekũri ti, kũ 
tirobirora ñemekariti, kũ tirobirora kõãrisaña, kũ tirobirora wadari ti, kũ tirobirora 
diti, kũ tirobirora diroti, kũ tirobiro yeriponãti, okokusaribasokʉ nigʉdakumu, 
niñã, pako, pakʉ, hĩkorohayi toreha. [13 :57]

38	 Peixe das espécies Leporinus friderici e Leporinus sp.
39	 Essa passagem levanta uma dúvida sobre a tradução da fórmula okokusa tirira paramerã tirira ponã 

nirã tiamarĩ hĩki: o especialista estará expressando o fato de que os filhos e netos a quem o basere é 
dirigido se banharão com boa saúde e cheios de vida? Ou ele estará expressando o fato de que “nós” (o 
recém-nascido e os pais a quem o basere é dirigido, os Tuyuka no sentido mais amplo) somos “filhos e 
netos da água vital, do banho da vida”?

40	 Okobaro em tuyuka, espécie de pássaro não identificada. 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

113

Tal como seu corpo, tal como sua alma-coração, tal como seus ossos, tal como suas veias, 
sua carne, irão banhar-se, recém-nascido, mãe e pai, diz ele. E também, este escaravelho 
da água41, dizia, o mesmo, dizia, noite e dia, toma banho, não apanha doenças dolorosas42, 
ninguém o vê, dizia. Tal como os seus olhos, tal como a sua língua, tal como os seus ossos, 
tal como as suas veias, tal como a sua carne, tal como a sua saúde, tal como o seu coração-
alma, banham-se tal como ele, recém-nascido, mãe, pai, é o que se diz.  

Nopera mʉãrẽ okobubirotua tirikuto hĩyi, kũã tirobirora oputi okokusaribasokʉ 
nigũdakumu hĩyi, hĩgũra hĩyi. Ani diakometero hĩyi kũrẽ, terora hĩyi kũkarẽ, 
bʉrekori, ñamirĩ, okokusakoãto tiarigʉ nigũ nopera mũkã okobubirotua tiri iñaña 
maniã mũkã hĩyi, mʉ tirobirora oputi, mʉ tirobirora diroti, mʉ tirobiro wadariti, 
mʉ tirobiro kaseriti, mʉ tirobirora koãrĩsaña okokusaribasokʉ nigũdakikũ ani 
niñã, pako, pakʉ hĩki. 

Nunca terão doenças dolorosas, diz ele, tal como os seus corpos vocês se banharão, assim 
serão, diz ele. E esta cobra d’água43, dizia, da mesma forma, dizia, de dia e de noite banha-
se, é assim, nunca você tem doenças dolorosas, nunca você é visto, disse ele, tal como seu 
corpo, tal como sua carne, tal como suas veias, como sua pele, como seus ossos vocês se 
banharão, recém-nascido, mãe e pai, diz.

Ʉkori diari, toko diari, menerʉkʉ, kaneokodiari, mʉya katiri ʉkoritokodiari, oko 
kusaribasokʉ nigũdakikũ, niñã, pako, pakʉ, hĩyi. 

Fonte de remédios, fonte de leite, leite de ingá, leite de abiu, a sua fonte de vida, rio de leite, 
assim vocês se banharão, recém-nascido, mãe e pai, dizia. 

Hitoanʉko tigʉra hĩyi, ani nega hĩrigʉ hĩyi kure terora hĩyi kũkare, ñamirĩ bʉrekori 
oko kusa koãto tiarigʉ nigũ, nopera mũka okobubiro tua tiri iñaña maniã mũka hĩyi 
mʉ tirobirora opũti, mʉ tirobirora diroti, mʉ tirobirora koãrĩ saña, mʉ tirobirora 
wadariti, mʉ tirobirora tʉgeña ti oko kusaribasokʉ nigũdakikũ ani niña, pako,pakʉ, 
hĩkorohãki tore, oko kusaribasokʉ nigũdakumũ, ʉkori diari, tõkõ diari, menerʉkʉ 
kane oko diari, oko kusaribasokʉ nigũdakumũ hĩki, marĩya katiri ʉkori tõkõ  diari 
oko kusaribasoka niadaku marĩ hĩki, nigũdakumũ niña hĩki kũrẽ. [15 :22]

Assim diziam, também, esta cobra coral, dizia-se, também, dizia-se, de noite, de dia, toma 
banho, sempre faz assim, nunca  você adoece, nunca você é visto, dizia-se, tal como os 
seus ossos, tal como a sua carne, tal como as suas veias, tal como os seus pensamentos, 
tomam banho, recém-nascido, mãe e pai, assim disseram, tomarão banho, diz, na fonte de 
remédios, fonte de leite, fonte de sumo do ingá e do abiu, tomarão banho, diz, na nossa 
fonte de vida, fonte de leite, tomaremos banho, diz, você, o recém-nascido, diz ele.   

Ti toanʉko tigʉra anorẽ nemoki saha nemogũra hĩki kũrẽ, anorẽ piyawaguda hĩgũ 
hĩki kũrẽ, hĩki tore sukã, ti okosaniro hĩki orerakope hĩrorẽ to wemekũo biboku 

41	 Okoku em tuyuka, significa literalmente “jabuti d’água”, mas designa uma espécie de escaravelho 
aquático não identificada. 

42	 Okobubirotua em tuyuka, doenças provocadas pelos waimasã. 
43	 Diakometero em tuyuka, espécie de cobra aquática não identificada. 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

114

hĩgũ to okosanirorẽ wadapatakorohã wada yʉsʉosãki tore nopera mʉrẽ niñaroti 
mekũorõti ñasãnʉka tirikuto hĩki tere wadapatahã yʉsʉaweri tõkõ wamomena 
wadapata wada heõtuñe wada yʉsʉosãpasohãki tore, wadaheõtuñe wada ñañe 
pasohãki tore. 

Então, depois disso, mais adiante no caminho, ele diz, há esse redemoinho44, esse 
redemoinho que enlouquece, e para que isso não aconteça, ele diz, ele neutraliza e esfria 
esse redemoinho: a dor de cabeça e a tontura nunca o afetarão, ele diz, e ao fazer isso ele 
neutraliza e esfria, com suas mãos de leite ele neutraliza, repele e esfria isso, ele neutraliza 
e repele, ele bloqueia isso.  

Tigʉ hĩki tore ti oko imisa, oko sʉgoa hĩki tore, tore wadaheõtuñe, wadakamota 
wadapata ponekohãki tere anopeterora hõpeterora tiki tere nopera mʉãrẽ ñañaroti 
mekũoro ti ñasãnʉka tirikuto hĩyi, mʉya ʉkori tõkõ yʉsʉaweri kane oko tõkõ kaseri 
niãdakuto tehĩki. 

Há também, diz ele, essa cerca d’água, essa peneira d’água45, diz ele, ele a neutraliza, a 
repele, a rejeita deste lado: você nunca sofrerá, a tontura não o afetará, diz ele, sua fonte 
de leite o refrescará, sua pele de leite de abiu o protegerá.

Hĩgũra hĩki tore tere yʉsʉosãpetihã titoanʉkõ tigʉra hĩki, ti piyatiki tore piyati tigʉra 
heaki anorẽ, atigʉ hĩkiku sukuridʉpʉ hĩki, nukuridʉpʉ hĩki tidʉpʉre yʉsʉawerioko 
papeo tiere okobubiro wadapatayukohãki anopere, wadapatamonekohãki hõpere, 
anopere wadapata tianekoki, anopere wadapata tianekoki, wadapata tianeko 
tigʉra hĩki, nopera mʉrẽ okobubiroti ñasãnʉka tirikuto yʉsʉaritoko, mʉya katiri 
opekotoko, ʉkoritoko niadakuto wada heõtuñe ñañe nʉkohaki tore wadasowe 
wada yʉsʉosaki, nopera mʉrẽ ñañaroti ñasãnʉka tirikuto hĩhãki tere. 

Com isso, diz, ele esfria tudo, diz, é assim que ele faz, ele sai, ele sai e chega aqui, e esse 
galho que está balançando na água, diz, que está em pé, diz, esse galho ele esfria pela fonte 
de leite, ele afasta essa doença, neutraliza e rejeita, empurra para cima, empurra para 
baixo, empurra para esse lado, empurra para aquele outro lado, ele diz: essa doença nunca 
o afetará, essa fonte refrescante de leite, sua fonte de vida de leite, fonte de remédio, eles 
o protegerão, eles o refrescarão, você nunca se sentirá mal, assim ele diz.

44	 Paulino usa duas fórmulas em tuyuka: okosaniro, literalmente “círculo de água”, de “oko”, água, e “saniro”, 
círculo; e orerakope, redemoinho ou “buraco de água”.

45	 O significado das fórmulas usadas aqui, oko imisa e oko sʉgoa, que podem ser traduzidas como “cercado 
ou barreira de água” e “peneira de água”, respectivamente, não foi claramente elucidado durante a 
tradução, mas parece provável que elas se refiram a movimentos específicos de água que se formam em 
rios.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

115

Comentários sobre a tradução

O texto aqui apresentado é o resultado de um processo colaborativo que ocorreu 
ao longo de um ano e envolveu quatro etapas principais. A primeira etapa foi a gravação 
do basere para o primeiro banho do recém-nascido, chamado basekusaro, que foi recitado 
por Paulino Ramos, um ancião do povo Tuyuka, pertencente ao sib Miñodokapuara, que 
vive na comunidade de São Pedro (Mõpoea), no alto Tiquié. A gravação foi realizada na 
casa de Paulino, na companhia de seu filho, Evaldo, em fevereiro de 2024. Na ocasião, 
Paulino e Evaldo fizeram alguns comentários sobre os basere. A segunda etapa consistiu 
na transcrição da gravação, que foi feita em São Gabriel da Cachoeira com dois moradores 
da comunidade São Pedro, ambos com mais de 30 anos, Edilson Villegas Ramos, sobrinho 
de Paulino, e Marcos Rezende Barbosa, do povo Yebamasã. Após a transcrição, a terceira 
etapa foi a produção de uma tradução infralinear tuyuka-português, realizada com a 
ajuda de Edilson e Marcos, bem como uma tradução parcial inicial, que pode ser descrita 
como didática, visando sobretudo esclarecer o conteúdo semântico do basere e formulá-lo 
em um português inteligível. Durante essas segunda e terceira etapas, Edilson e Marcos 
também fizeram comentários valiosos sobre o léxico e os conceitos do basere.

A quarta e última etapa, realizada mais recentemente, foi o que poderíamos chamar 
de tradução “criativa”, para usar o termo empregado por Cesarino (2008, 2018) em sua 
tradução dos cantos xamânicos Marubo. Esta, feita primeiramente em francês, para depois 
voltar para o português inicial, se baseou principalmente na tradução infralinear, bem 
como na tradução preliminar (didática) e nos comentários de meus colaboradores tuyuka. 
O objetivo dessa etapa final do trabalho de tradução foi, na medida do possível, transmitir, 
por meio do texto, não apenas o conteúdo semântico do basere, mas também o que torna 
essa forma de arte verbal única, seu ritmo, prosódia e poética. No âmbito do meu trabalho 
antropológico, essa última etapa foi uma verdadeira revelação: pela primeira vez, tive 
a sensação de que realmente entendia o que Paulino estava dizendo no basere, de uma 
forma mais profunda, mas também a maneira como ele estava dizendo e a importância 
que essa maneira de dizer tinha na eficácia das palavras. A tradução aqui apresentada é 
incompleta, deixando de lado a parte final do basere, no qual o especialista completa a 
sequência de animais cujas qualidades são “injetadas” no bebê. Nesse sentido, a forma 
pela qual o basere é apresentado aqui segue a forma “tradicional” de transmissão desses 
conhecimentos, cuja recitação é sempre parcial, e cujo aprendizagem se faz em etapas. 

Como na tradução de Cesarino dos cantos Marubo (2008, p. 18), a presente tradução 
foi feita com o mesmo objetivo, o de encaminhar “as possibilidades de perturbação que um 
texto ameríndio realiza no campo do português, tendo em vista sua cadência encantatória, 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

116

sua visualidade e metaforicidade, sua intensidade paralelística, sua sonoridade circular e 
reiterativa, sua extrema condensação e precisão imagéticas”. Seguindo a abordagem de 
Hymes e Tedlock, Cesarino (2008, p. 19) dá grande importância à disposição gramatical, 
à respiração e ao silêncio do discurso narrativo, o que lhe confere uma qualidade poética 
e dramática. A escolha de como dividir o texto em parágrafos foi feita, com a mesma 
intenção de Cesarino, de acordo com as pausas e a respiração do especialista. A prosódia 
específica do texto, que é mais difícil de transcrever, é caracterizada por passagens em 
que o especialista acelera, principalmente quando diz as sequências de palavras que 
descrevem a sequência de ações do especialista, como “proteger”, “repelir”, “neutralizar”, e 
em que, na última palavra da sequência, a entonação é colocada na antepenúltima sílaba e 
a última sílaba é prolongada.

A tradução de termos específicos da linguagem ritual, que está intimamente ligada 
à das narrativas originais, foi um dos maiores desafios da tradução do basere, o que 
ficou evidente no trabalho fundamental dos dois colaboradores Tuyuka que realizaram 
o processo inicial de transcrição e tradução. Para alguns desses termos, as traduções 
propostas aqui ainda são imperfeitas, como meus colaboradores admitiram quando não 
possuíam um grau de conhecimento suficiente para explicar a natureza exata de certos 
elementos de maneira satisfatória. Trataremos aqui de alguns dos mais importantes 
conceitos que aparecem no basere e que traduzem o pensamento e a pratica do especialista, 
sendo também reveladores de aspectos fundamentais da cosmovisão e da ontologia 
indígena. 

Logo no começo do texto, antes do início do basere (4ª estrofe da apresentação feita 
por Paulino), podemos notar o uso dos termos baua (nascer) e masãbauari (nascimento 
de uma pessoa, de masã “pessoas” e bauare, nascer), que aqui significam nascimento, 
mas também correspondem ao conceito de aparição (bauare) encontrado em narrativas 
míticas. No começo do basere propriamente dito (1ª estrofe), ocorre o uso do termo imisa, 
um termo da língua Tuyuka, fundamental no léxico dos basere, que corresponde ao termo 
“pari” da língua geral (nheengatu) usado no vernáculo regional (em português) para 
designar armadilhas de pesca colocadas em corredeiras (daí o nome de localidades como 
Pari-Cachoeira, no alto Tiquié), feitas de varas montadas para formar cercados nos quais 
os peixes entram ao subir o rio e dos quais não conseguem sair. 

Na 5ª estrofe do basere, ocorre o uso de três conceitos importantes, próprios à 
linguagem ritual. Em primeiro lugar, podemos notar o uso do termo besu, que pode 
ser traduzido como “flecha” ou “arma”. De acordo com Barreto (2021, pp. 118-119), os 
waimahsã podem realizar diferentes tipos de ataque aos humanos por meio de behsu: 
elementos (vento, trovão etc.) ou animais. Behsu são os instrumentos de ataque e defesa 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

117

utilizados pelos waimahsã e pelos humanos, por meio da manipulação de determinados 
objetos e qualidades animais. Trata-se de manipular certos instrumentos a partir dos 
elementos que compõem o cosmos e de manipular o potencial de ataques dos animais e 
suas agências. 

Em segundo lugar, o termo niña é usado pelo especialista. De acordo com o que 
meus interlocutores me explicaram, trata-se de uma palavra especifica da linguagem ritual 
para designar a criança recém-nascida, que difere da palavra usada no idioma comum, 
wimagʉ. Uma explicação possível da escolha desse termo é que, no contexto do discurso 
basere, o uso dessa fórmula indireta serviria para ocultar a identidade do recém-nascido, 
o alvo da fórmula protetora, dos seres potencialmente agressivos que procuram atacá-lo. 
A semelhança com a palavra “niño” em espanhol parece evidente.

Em terceiro lugar, ocorre o uso do termo sikũ ponã, literalmente “filhos (ponã) 
de um só (sikũ)”. Ao usar essa expressão, o especialista está se dirigindo aos yʉkʉmasã, 
(literalmente “gente arvore”46) que aparecem aqui na forma de abelhas que querem atacar 
o recém-nascido e seus pais quando eles descem ao rio para o primeiro banho da criança. O 
especialista está lhes dizendo que, originalmente, os humanos e os yʉkʉmasã eram todos 
parentes, que formavam uma única e mesma família, que eram os filhos (ponã) de um 
único e mesmo ancestral, o demiurgo que gerou a humanidade primordial, sentado em 
seu banco, daí a expressão sika kumurõ makarã, de sika (um) kumurõ (banco) e makarã 
(pessoas, povo).

Umas das expressões de mais difícil tradução foram as que se referem às 
substâncias usadas pelo especialista para proteger o recém-nascido e seus pais. Por 
exemplo, na 6ª estrofe do basere, ocorre o uso do termo ʉkori tõkõ, uma fórmula usada 
no ritual para invocar o suco doce da fruta. De acordo com Edilson, essa expressão se 
refere ao remédio ou suco (ʉkori) de uma fruta pequena e muito doce (tõkõ) chamada 
buyuyu. Outra dificuldade surgiu no estágio fundamental do processo que levou ao texto 
final, ou seja, a tradução dos verbos que expressam as ações do especialista. Assim, nesse 
basere com vocação preventiva e protetora, as ações de proteção são combinadas por 
meio de diferentes processos: criar uma tela para repelir doenças, fazer “cercas”, aplicar 
substâncias protetoras no corpo etc.  Um outro exemplo dessas ações ocorre na 7ª estrofe 

46	 Segundo Rezende (2012, p. 64), diferencia-se, em tuyuka, o termo nʉkʉrimasʉ para “ser da floresta” e 
yukʉmasã para “ser da árvore”. Segundo Barreto (2013, p. 66), os nuhku-mahsã são aqueles humanos 
invisíveis, que vivem no espaço-floresta, composta, por sua vez, de vários outros espaços, tendo cada 
um deles um responsável. Esses seres são, como os wai-mahsã do domínio aquático, respectivos 
donos, responsáveis e proprietários das residências que habitam. Todos os animais que habitam ou 
circulam nesses ambientes (macacos, preguiça, pássaros, insetos arborícolas etc.) estão sob suas 
responsabilidades.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

118

do basere, com o uso da expressão Wada heõtunʉkõwĩ, uma fórmula específica à linguagem 
ritual, que corresponde a uma ação de proteção, mais especificamente a criação de uma 
barreira ou tela que repele doenças. Podemos citar também, os verbos bosare e ñadiyore, 
que correspondem às ações de neutralizar e repelir, e o verbo patune rejeitar, assinalados 
no texto por notas de rodapé.

Essas ações são descritas com muita precisão, o que parece sugerir que o sucesso do 
basere depende da precisão técnica com que são executadas (ver também Buchillet, 1983, 
sobre esse assunto). Essa precisão não está apenas no tipo de ação realizada (embrulhar, 
criar barreiras etc.), mas também na maneira como é executada (sequência de ações, 
direção para cima ou para baixo, aplicação em cada lado do corpo) e nas substâncias e 
materiais usados. Deve-se observar que Paulino optou por usar a terceira pessoa para 
descrever as ações do especialista: “ele diz, ele faz”, provavelmente porque a enunciação 
do basere é feita para fins pedagógicos, para transmissão, mas também, como veremos 
através da análise dos evidenciais, como manifestação de que a autoria do basere é tanto 
de quem o recita como dos antepassados humanos e míticos que o enunciaram antes. 
Em um contexto da vida real, de acordo com Buchillet (idem), os especialistas usariam a 
primeira pessoa: “eu digo”, “eu faço” etc. 

Como em muitas formas de artes verbais ameríndias (veja, por exemplo, Packer 
202447), muitas vezes é difícil situar quem está falando e para quem, o que faz a 
especificidade de uma enunciação em que a multiplicidade de vozes e a multiplicidade 
interna de sujeitos são apresentadas poeticamente. No caso específico dos basere, as 
palavras de Paulino parecem ser, ao mesmo tempo, as palavras de seus ancestrais, os 
especialistas rituais que lhe transmitiram esse conhecimento, mas também as palavras 
das figuras míticas por trás da “invenção” desses basere, ou até mesmo as palavras dos 
animais que, através das palavras de Paulino, emprestarão suas qualidades à criança 
para que seu corpo e sua vitalidade sejam habitados por eles. Por exemplo, em uma das 
passagens do basere – não traduzida aqui – em que ele evoca a lontra - um animal aquático 
cuja habilidade na água é emblemática - Paulino acrescentou, em um comentário em 
português durante a recitação do próprio basere, que era “a lontra que estava contando” a 
passagem em questão.

É importante salientar que a linguagem do basere faz uso extensivo de vários tipos 
de evidenciais, como no caso de hĩgũ, hĩyi e hĩki, que podem ser traduzidos como “diz ele”, 
“dizia-se” e “diz”.  Observamos, em particular, o que Barnes (1983) chama de categoria 

47	 Em sua análise do canto da Machadinha nos Krahô, o autor (Packer, 2024, p. 9) mostra como este é um 
bom exemplo da “instabilidade ou equivocidade referencial do sujeito da enunciação” que é “como se 
sabe, uma característica marcante dos discursos xamânicos ameríndios”. 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

119

de evidencial “presumido” passado48 (corresponde aqui a expressão hĩyi). O uso desse 
tipo especifico de evidencial constituiria - e essa é minha hipótese - uma característica 
específica desse discurso ritual – particularmente quando ele recitado a fim de transmissão 
– expressando o fato de que ele se relaciona com um discurso antigo, cuja temporalidade e 
autoridade são indistintas, o do “mito” – ou melhor das “narrativas dos antigos”, Buku kiti, 
expressão que designa na língua tuyuka as narrativas de origem da humanidade e outras 
narrativas que remetem aos saberes sobre os processos e relações cosmológicas que 
regem a vida dos seres humanos e não-humanos – daí a relevância do uso do evidencial 
marcando um discurso “presumido” ou “relatado”, em que ancestrais e vivos, passado e 
presente, se misturam.

Vale acrescentar aqui os comentários de Marcos, um dos colaboradores do trabalho 
de transcrição e tradução do basere. De acordo com Marcos, não é possível traduzir o 
basere literalmente, mas é possível dar uma ideia geral deste, que é a seguinte: após o 
nascimento do recém-nascido, no caminho até o porto para dar banho no bebê, há abelhas 
que são yukumasã, literalmente “gente da floresta”, inimigos dos humanos, e cuja intenção 
é atacar o bebê picando seus olhos com o ferrão. Se o basere não for realizado, o bebê ficará 
doente. É por essa razão que o especialista, durante seu basere, se dirige a essas criaturas 
para apaziguá-las, para cancelar sua inimizade, para fazê-las entender que os humanos 
e essas criaturas são descendentes do mesmo ancestral, que não são inimigos. Marcos 
também explica que os basere usam um vocabulário enigmático para se referir a certas 
coisas: o recém-nascido, a primeira menstruação de uma jovem, não são referidos pelos 
termos usuais, mas por palavras conhecidas apenas por especialistas ou, pelo menos, por 
jovens iniciados (não crianças): esse é o caso de niña, que é usado aqui por Paulino para 
se referir ao bebê, em vez do termo usual, wimagʉ.

Embora autores como Buchillet (1983) tenham apontado que, antes de recitar 
um “encantamento”, o especialista cita sistematicamente o episódio mítico do qual ele se 
origina, no caso do basere aqui transcrito, Paulino não mencionou a narrativa Buku kiti 
associada a ele e, por omissão do antropólogo, a pergunta não lhe foi feita. No entanto, 
é possível apresentar uma hipótese, que precisará ser confirmada. Na versão Desana do 
mito da origem e dispersão dos frutos do palmito pupunha (Bactris gasipaes) transcrita 
por Buchillet (1983, p. 179-180), um homem casado com uma mulher waimasã visita seus 
sogros que vivem no fundo do rio Umari, nas profundezas da terra. Em uma passagem 
da narrativa, o sogro waimasã tenta matar seu genro humano, e este, antes de entrar na 

48	 De acordo com Vlcek (2016, p. 161), este deve ser “considerado inexistente na língua como uma 
categoria evidencial”. Segundo a autora, isso se deve em parte ao fato os casos em que esses “evidenciais 
relatados” aparecem nos dados linguísticos coletados por Vlcek são raros, “o que indicaria sua baixa 
produtividade na língua”.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

120

água para se banhar, usa um “encantamento” para colocar uma espécie de cerca na água 
e se transforma em um pássaro, pulando na água e cantando. Os peixes tentam mordê-lo, 
mas, por causa da cerca, só conseguem morder um pedaço de sua asa (Buchillet, idem). 
No basere para o primeiro banho do recém-nascido, transcrito e traduzido aqui, Paulino 
invoca uma proteção que envolve a pessoa, uma espécie de nacela que garante a integridade 
da pessoa durante o banho. A origem desse basere poderia muito bem estar no episódio 
mítico que acaba de ser mencionado, dada a semelhança entre o procedimento usado pelo 
herói mítico e o do especialista.   

Figura 1. O especialista ritual Paulino Ramos (a direita), Tuyuka do sib Miño, durante um ritual na 
casa de dança (basawi) em São Pedro, alto Tiquié.

Acervo pessoal.

Basere: definição e origem

A primeira pergunta que precisa ser feita sobre o basere é sua definição, e com 
quais palavras pode ser descrito. De acordo com Capredon (2016, p. 657), no Alto Rio 
Negro, o termo se refere a “uma ação ritual com objetivo terapêutico realizada por um 
especialista49”. De acordo com Buchillet (1983, p. 172), o termo desana para o que a autora 

49	 As citações de autores cujo idioma de escrita não é o português foram traduzidas pelo autor desse 
artigo.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

121

chama de “encantamentos” (incantations) é bayi, e recitar um encantamento é bayiri, que 
tem o significado mais geral de “cerimônia” ou “cura” 50. Na época de sua pesquisa, no 
início dos anos 1980, os Desana traduziram a recitação dessas fórmulas para o português 
pelo termo “rezar”, o que, segundo Buchillet, ilustrava a atitude de contemplação e 
silêncio do kubu (palavra desana para kumu) e enfatizava a natureza sagrada dos “textos” 
recitados e sua ligação com a palavra dos ancestrais. Atualmente, os termos “benzimento” 
e “benzer” são mais comumente usados em português em todo o Alto Rio Negro para se 
referir ao basere e sua prática. Mas esse termo, assim como a função de “benzedor” está 
longe de ser neutro e é rejeitado por autores tukano como Barreto (2021), para quem 
essa tradução mobiliza um registro religioso ao mesmo tempo em que atribui a essas 
práticas terapêuticas um lugar marginal em relação à medicina ocidental, tratando-as 
como crenças ou superstições.

Barreto (2021, p. 151) também destaca os perigos epistemológicos da tradução 
do bahsese como “benzimento”, escolha ligada a uma situação em que os especialistas 
indígenas se autodenominam “pajés”, “curandeiros” ou “xamãs”, por influência das 
traduções de viajantes, religiosos e até pesquisadores, e exercem suas atividades à 
margem da política oficial de saúde. Segundo o autor, isso pode ser explicado por um 
contexto histórico em que as “instituições” das populações indígenas do alto Rio Negro, 
como a organização social, o sistema de casamento, as práticas de cuidados com o corpo 
e as regras de parentesco, foram desestruturadas. Nesse contexto, o autor destaca a 
importância, entre os Tukano, de preservar as práticas de bahsese e de cuidados com o 
corpo de acordo com um sistema de conhecimento e a cosmologia, apesar das perdas 
associadas ao impacto da pressão colonial e da estigmatização das crenças indígenas, que 
foram sistematicamente comparadas à religião ocidental. 

No caso dos Tuyuka, o antropólogo tuyuka Justino Rezende (2021, p. 96) também 
mostrou como a presença dos missionários católicos desde os meados do século XX e 
a educação nos internatos até os anos 1990 resultou em um desinteresse das gerações 
nascidas na segunda metade deste século nos conhecimentos de seus ancestrais e 
criou “mais apreço pelos conhecimentos dos ‘brancos’” o que provocou nas gerações 
mais antigas a perda de motivação de ensinar os conhecimentos aos seus filhos e netos. 
Segundo Rezende, “a influência da cultura dos missionários e da cultura cristã atingiu 
o cerne das cerimônias rituais dos povos” da região, porém “os Ʉtãpinopona (Tuyuka) 
do rio Tiquié, há mais de uma década se dedicam a retomar essa tradição, após várias 

50	 Em Tuyuka, o termo basere também é semanticamente próximo de basa (como em Tukano, bahsese 
em relação ao termo bahsa), que designa a cerimônia de dança, enquanto baya designa o mestre de 
cerimônias e basegʉ ou kumu o especialista em basere, como vimos. Mas basa e basere são claramente 
duas palavras diferentes em Tuyuka e em Tukano (bahsa e bahsese).

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

122

décadas de escolarização ocidental ter contribuído para que se deixassem praticar tais 
conhecimentos”. A antropóloga Flora Cabalzar (2010, p. 79) também salientou o fato de 
que no contexto da presença missionária e da influência dos padres, as manifestações 
culturais mais visíveis como os rituais ditos de Jurupari foram abandonadas, porém os 
benzimentos, mais discretos, continuaram de ser praticados. Nas palavras da autora: 

Dizem que, com a chamada civilização (basoka señore), na chegada dos 
padres e da escola, os índios do Rio Negro foram levados a abandonar 
exibições mais visíveis destes saberes, como as danças nas malocas, 
paramentados com todos os adornos (proteções da Casas em Festa), 
enquanto mantiveram, dentre esse conjunto de procedimentos de 
humanização, os mais discretos, como os benzimentos do ciclo de vida 
(nominação, iniciação) e aqueles de descontaminação de alimentos) 
(Cabalzar, 2010, p. 79).

É interessante notar que em diversas ocasiões, conversando com meus interlocutores 
Tuyuka e de outros povos (em particular Yebamasã, Bará e Tukano), estes expressaram a 
ideia de que os basere eram uma forma de conhecimento de um valor inestimável, e que 
sua desaparição significaria o fim para as populações indígenas da região.      

Como podemos superar os erros conceituais associados a essas más escolhas 
de tradução, nascidas de uma profunda incompreensão do pensamento e das práticas 
ameríndias forjadas ao longo da história colonial e que continuam até hoje? Em uma 
etnografia recente das práticas rituais dos Hupd’ah, um povo da família Nadehup, Ramos 
(2022, p. 27) propôs de qualificar de “sopro” o bi’id, uma “ação xamânica que envolve a 
enunciação murmurada de fórmulas verbais para a cura e/ou proteção, direcionadas a 
objetos e/ou substâncias a serem utilizados ou consumidos pela pessoa (ou coletivo) a 
ser curada ou protegida”. De acordo com o autor, o uso da palavra “sopro” para traduzir o 
conceito Hup de bi’id tem a vantagem de distanciá-lo tanto do campo semântico da religião 
(benzimentos) quanto do mágico (encantamentos).

Para Barreto (2021), o sentido e o lugar dessas práticas só podem ser compreendidos 

se voltarmos às fontes do pensamento e da teoria tukano, observando as três principais 
categorias desse complexo conhecimento: kihti uhkuse (as ditas narrativas “míticas”, 
outra categoria a ser desconstruída), bahsese (os “benzimentos”, também uma tradução 
inadequada) e bahsamori (os rituais ou cerimônias, também uma categoria aproximada). 
Como mostra Barreto (2021, p. 151), essas três ordens de conhecimento são a fonte vital 
da existência, a filosofia, a trindade conceitual conhecida como nirõkãhse kahtise – que 
parece se aproximar do conceito de keti oka51  destacado por Hugh-Jones (2023) entre os 

51	  De acordo com Hugh-Jones (2023), o keti oka é o “discurso dos anciãos”, que consiste em discursos 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

123

Barasana – que poderia ser traduzido como “conhecimento vital”, ligado à produção de 
indivíduos e grupos, como veremos na análise dessas artes verbais. Desse ponto de vista, o 
autor ressalta a importância da escolha do termo “medicina indígena” (idem, p. 153) para 
se referir aos bahsese.

Kihti uhkuse (“mitos”) e bahsese (“benzimentos”) são, acima de tudo, os pilares 
das teorias tukano orientais sobre o mundo, os seres que o compõem e suas relações. 
As fórmulas bahsese contêm informações de natureza classificatória, taxonomias que 
se referem às qualidades e substâncias das coisas e das quais o especialista se vale 
para desenvolver mecanismos terapêuticos e recursos para se comunicar com os 
waimahsã52. Como veremos mais detalhadamente adiante, a teoria tukano do corpo, que 
é especificamente ameríndia, tem suas raízes no kihti uhkuse e no bahsese, que definem 
o corpo como um microcosmo, uma síntese de qualidades e substâncias que compõem o 
universo e cujo desequilíbrio é responsável pela doença (Barreto, 2021, p. 184).

No caso dos Tuyuka, Cabalzar (2010) mostra que os “benzimentos” fazem parte dos 
“saberes maiores” (niromakañe) que são relativos ao “manejo da alma” ou da vitalidade 
das pessoas. Trata-se, segundo a autora, de uma “noção que abrange o conjunto de saberes 
que, ao diferenciar corpos-almas no sentido de humanizá-los, hierarquizam pessoas 
segundo ordem de senioridade (irmãos maiores e menores)” (Cabalzar, 2010, p. 79). A 
autora (idem) mostra que “a circulação de saberes maiores se direciona tanto aos riscos 
de alteração quanto à fabricação do corpo (assim como das linhas agnáticas, das Casas 
e da humanidade, no rio Negro)” e que “enquanto saberes maiores circulam (dançando 
e cantando, entoando, tendo visões de caapi, realizando previsões e proteções contra 
doenças ou do ciclo de vida), instancia-se ou atualiza-se a condição humana”. Cabalzar 
mostra que os niromakañe têm um aspecto linguístico e um aspecto performativo: as 
danças, cantos, entoações cerimoniais e benzimentos unem os que manifestam este saber 
ao mesmo tempo que os diferenciam, “marcam a diferença e a semelhança na diferença, 

formais, canções, música de flauta e as “poderosas fórmulas verbais ou feitiços [o autor usa spell em 
inglês] proferidos pelos kubua (xamãs)”. A pronúncia e a ativação do keti oka indicam o retorno ritual à 
época do mito e ao estado indiferenciado de comunicação que precedeu a transformação dos ancestrais 
em seres humanos normais, diferenciados por linguagens humanas ordinárias. O keti oka varia de um 
grupo Tukano oriental para outro, mas é um dos componentes de uma “língua franca” ritual que inclui 
uma mitologia, arquitetura de maloca, espaço ritual, modos de vestir e ornamentação e convenções 
ligadas ao comportamento ritual compartilhado e ao respeito mútuo, formando um “sistema regional 
pacífico”, uma homogeneidade cultural que atua como contraponto à diversidade linguística.

52	 Esse termo que significa literalmente “gente-peixe” e designa, segundo Barreto (2013, p. 14) “humanos 
invisíveis”, seres que possuem as mesmas qualidades e habilidades dos humanos, incluindo sua 
morfologia, mas que não são visíveis para as pessoas comuns e/ou na vida cotidiana. Visíveis por 
xamãs ou em sonhos, são seres de múltiplas naturezas que podem assumir a forma de animais, pedras 
e plantas. Segundo Barreto, podem ser entendidos como a própria criatividade, manifestando-se por 
meio de “sons tecnológicos”, música e luz.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

124

como acontece em Diawi53” (Cabalzar, 2010, p. 91). É interessante notar o fato reportado 
por Cabalzar (idem) que segundo o conhecedor tuyuka Guilherme Tenorio, que se refere 
ao que foi dito por seu pai, os benzimentos de cura de doenças não são niromakañe, 
diferentemente dos benzimentos relacionados ao ciclo de vida, como o base kusaro 
estudado aqui.

Figura 2. Oferecimento de caapi durante um ritual em São Pedro, alto Tiquié. 
Acervo pessoal.

53	 Casa de transformação (Pamuri wi) central na narrativa de origem dos povos tukano orientais, na 
qual ocorre a diferenciação dos povos e das suas línguas, de maneira simultânea à aparição do caapi, 
também conhecido como ayahuasca (banisteriopsis caapi), ver ilustração abaixo. O conhecimento 
dos especialistas rituais (kumu, baya) é relacionado ao caapi enquanto fonte de poder e de vida. Este 
possibilita que a pessoa se torne mestre das visões e da comunicação interespecífica (ver Cabalzar, 
2010, p. 125). 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

125

Nos Tuyuka, Cabalzar (2010, p. 94) mostra também que segundo a narrativa de 
origem da humanidade, reportada pelo conhecedor Mandu Lima54, o demiurgo, Avô do 
Universo ajeitou tudo o que existiria com benzimentos da transformação, criando ou 
transformando por meio da fala, do benzimento. É no Lago de Leite, concebido como 
“primeira Casa de Transformação” que o Filho da Cobra de Pedra recebe os objetos 
rituais e que, em seguida o Avô da Cobra de Pedra ou “Gente do Universo”, fez aparecer os 
benzimentos, cantos e entoações, que estão na origem da Gente de Transformação, do seu 
próprio processo de transformação. Segundo a autora, citando Mandu Lima, a aparição 
progressiva dos benzimentos (de proteção e de cura) se faz à medida que a Gente de 
Transformação se dá conta que ainda não existem.

 Assim, como Lolli (2014, p. 299) mostra claramente em relação às fórmulas 
terapêuticas dos Yuhupdeh, os mih-dun55 repetem os processos da gênese do mundo não 
como uma simples cópia de um original supostamente perfeito, mas como uma atualização 
da história ontogênica do “benzimento”. A repetição não é idêntica, mas variável. Ainda 
de acordo com Lolli, essas fórmulas são atos tecnológicos em continuidade com os da 
fase ontogênica, ligados ao desenvolvimento de uma técnica mais geral de fazer pessoas, 
expressa principalmente de modo artefatual, mas que se desdobra, por um lado, pelo 
modo genital de fabricação da pessoa, por outro lado pelo surgimento dos ornamentos 
e instrumentos do Jurupari e, enfim, pelo desenvolvimento de técnicas como o mih-dun 
que visam potencializar a produção, o desenvolvimento, o crescimento e a proliferação 
coletiva de pessoas. São uma “tecnologia para a multiplicação de corpos que transborda 
uma distinção entre humanos, animais e objetos” (idem). Nas palavras do autor:

Acionar um benzimento é saber manipular instrumentos de vida e 
transformação, é saber traçar um mapa etológico dos afetos, é conseguir 
conectar os acontecimentos atuais aos processos ontogênicos de 
individuação, é aprender a atuar em múltiplos planos, é passar de uma 
metamorfose à outra (Lolli, 2014, p. 300).

Na mesma ordem de ideia, segundo o conhecedor tuyuka Mandu Lima, citado por 
Cabalzar (2010, p. 122) os benzedores da maloca “produzem pessoas” (basereti basokati), 
no sentido, mais particularmente, que estes especialistas têm um papel chave nos rituais 

54	 É interessante notar que Mandu Lima, um importante kumu tuyuka, é o principal interlocutor de Flora 
Cabalzar, mas também é um dos principais interlocutores de João Paulo Barreto, o que mostra que, no 
que diz respeito aos coletivos do alto Tiquié, pelo menos do ponto de vista de conhecimentos como 
benzimentos, não há fronteiras herméticas entre os grupos linguísticos, e que há, em particular, um 
intenso diálogo entre os Tuyuka e os Tukano no registro do conhecimento ritual.

55	 O autor os define como um gênero específico da arte verbal Yuhup: mih dun teg pe sendo traduzido pelo 
autor como “benzimentos de cura e proteção”.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

126

coletivos, essenciais para a reprodução dos coletivos humanos e sua ligação com os outros 
seres do cosmos. Com efeito, segundo Rezende (2021, p. 86), nos Tuyuka, a cerimônia 
de oferenda de frutas não é apenas um evento social, mas uma prática de diálogo, troca, 
reciprocidade, construção de amizade e respeito com seres do cosmos.  Por meio da 
atuação do kumu, a cerimônia se torna uma “celebração do cosmos” (Rezende, 2021, p. 
89).

Figura 3. Um especialista ritual Tuyuka do sib Miño (esquerda), em um diálogo cerimonial com um 
especialista ritual Tuyuka do sib Opaya (direita) durante um ritual em São Pedro, alto Tiquié.

Acervo pessoal.

Modo de ação do basere

Nos debruçaremos agora sobre a questão de como os basere funcionam: em 
que consiste o processo que os caracteriza? O trecho seguinte, extraído do estudo do 
antropólogo tuyuka Justino Rezende nos informa sobre o modo de ação do Kumu tuyuka:

Em todas as cerimônias o Kumu utiliza o gesto de Putipeose (soprar a 
força cerimonial), Putisãse (soprar no interior de um recipiente) na 
matéria cerimonial. Pronuncia em voz baixa as fórmulas e ativa as palavras 
que geram o efeito de proteção, prevenção, imunização e cura. A pessoa 
recebe o efeito cerimonial pelo paladar ao beber o mingau, suco, chibé 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

127

ou chá de plantas, folhas; ao comer o Biá (pimenta), farinha, beiju, peixe, 
frutas, insetos; ao comer o patu. [...] A força cerimonial é recebida pelo 
olfato: ao cheirar a defumação com wete (cera de abelha), sikãta (breu 
branco) e upe (breu). O efeito cerimonial chega à pessoa e ao seu interior 
por meio do tabaco e de sua fumaça. (Rezende, 2021, p. 80)

A importância do sopro foi enfatizada por Ramos (2022) que, como vimos acima, 
sugere traduzir o termo bi’id, que designa as fórmulas terapêuticas do Hupd’ah, pelo 
conceito de “sopro” 56. Em sua etnografia dos rituais de Jurupari57, Ramos (idem) mostra 
que as agencias das flautas, as potencialidades do “sopro vital”, o “corpo” e a “sombra” 
são trabalhados coletivamente, tanto por meio dos “sopros” bi’id dos xamãs, realizados 
no início e no final do ritual, quanto por meio do sopro das flautas. Assim, entre os 
Hupd’ah, “a dimensão xamânica do Jurupari aproxima sopro, respiração e som para gerar 
paisagens sonoras importantes para a fertilidade, o equilíbrio social, a cura, a proteção 
e a reciprocidade” e “o sopro das flautas amplifica ou aumenta a potência da respiração 
xamânica por meio de uma sonoridade alta e capaz de reverberar por longas distâncias” 
(Ramos, 2022, p. 4). 

Da mesma forma, nos Tuyuka, a ligação entre a ação do Kumu, o poder dos 
instrumentos de sopro “sagrados” ou de “Jurupari” - chamados de Masãkʉrã ou Miriã em 
Tuyuka - e a construção do corpo dos jovens iniciados através do basere e de substâncias 
nutritivas e rituais foi destacada por Rezende: 

Para os meninos, quando eles mudam a voz os Kumua usam para se referir 
a passagem da adolescência para a fase juvenil. É o momento adequando 
para realizar a cerimônia para iniciá-los para os rituais de Masakʉra/
Miriãporã (flautas cerimoniais). Kumu cria uma conexão de vida humana 
à vida dos Masakʉra, pois eles são seres importantes que emitem sons. 
O fôlego que um jovem tem no ato de soprar os Masakʉra é resultado 
da evocação das forças do Kumu com a utilização dos: mʉnorõ (tabaco), 
wãrosoã (carajuru), wai (peixe), wʉabe (beiju), bia (pimenta), peyuru 
(caxiri) e wãsori (caniços) (Rezende, 2021, p. 81).

56	 Ramos (2022, p. 27) observa que, na língua Hup, a palavra bi’id refere-se a um tipo específico de 
sopro, distinto de pu᷈ hú᷈ t (soprar) e mais próximo de ha᷈g-sák (respirar) e há᷈ wäg (sopro vital). O autor 
observa, no entanto, que o uso da palavra sopro em português pelos Hupd’ah raramente pode se referir 
à agência da cura, sendo, na maioria das vezes, sinônimo do termo português estrago, utilizado para 
designar “ações que visam destruir a pessoa ou o coletivo”.

57	 Trata-se de um complexo ritual ligado à iniciação de jovens rapazes que foi objeto de vários estudos, 
incluindo a famosa monografia de Hugh Jones (1979) e análises posteriores do autor (2001), e ainda é 
praticado por alguns povos da região, incluindo os Tuyuka.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

128

A importância do sopro, bem como da fumaça do tabaco, também é observada na 
descrição de Lolli (2014, p. 293) da prática de mih-dun (“fórmulas de cura e proteção”) 
entre os Yuhupdeh: o especialista senta-se em seu banco, acende o cigarro e ingere o 
ipadu, e “após ingerir essas substâncias, o benzedor passa a assoprar o benzimento — às 
vezes junto com a fumaça do tabaco — no objeto entregue, emitindo um som ininteligível 
semelhante a um vagido, enquanto gesticula com um dos braços”.

Barreto (2021, p. 149) procura mostrar em seu estudo sobre os bahsese, que, assim 
como as ditas “narrativas míticas”, são uma expressão da ideia de transformação, da mutação 
dos seres como uma “filosofia especificamente indígena”: os bahsese, seus princípios e seu 
modo de ação destacam o fato de que o corpo tem um “agenciamento” uma capacidade de 
transformação, que o corpo é uma “dinâmica”, está “em constante transformação”. Além 
disso, Barreto (2021, p. 148) acrescenta que o potencial de transformação do corpo não 
se limita aos demiurgos e especialistas rituais: de acordo com o kumu Durvalino, todos 
os seres carregam em si o potencial de transformação. A transformação dos animais 
ocorre durante o período de cheia dos rios e da piracema, quando a terra é fertilizada pelo 
sangue da lua. Os seres humanos, os animais e os objetos compartilham a técnica de fazer 
o corpo por meio da composição e da transformação. E é esse potencial transformador 
do corpo - ligado à concepção do corpo como sujeito à metamorfose, um processo central 
na etnografia dos povos ameríndios amazônicos e na definição de suas cosmologias (ver, 
entre outros, Lima, 2005; Taylor e Viveiros de Castro, 2006) - que é ativado na prática dos 
basere, tornando-os “atos tecnológicos” (Lolli, 2014, p. 290), muito mais do que fórmulas 
mágicas.

Assim, de acordo com Lolli (idem), a cosmologia das populações do alto Rio 
Negro, conforme expressa nas narrativas míticas e no discurso terapêutico, destaca a 
possibilidade de transformação dos processos de objetivação em subjetivação e vice-versa, 
o que é alcançado por meio do controle tecnológico do uso dos instrumentos de vida e 
transformação e suas sucessivas metamorfoses. Lolli retoma assim a ideia de Van Velthen 
(2003, p. 90) ao sugerir que “a capacidade criativa dos poderosos demiurgos pode ser 
apreendida como verdadeiros atos tecnológicos”. Em uma análise semelhante à de Hugh-
Jones (2009), Lolli (ibid) aponta que a metamorfose de ornamentos rituais em corpos de 
animais e partes de corpos é possível porque os objetos são pessoas ou partes de pessoas. 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

129

Figura 4. Ornamentos de dança (coroa de penas, chocalhos), pendurados em um dos esteios da 
casa de dança (basawi) em primeiro plano, e bancos tukano, em segundo plano, em São Pedro, alto 

Tiquié.
Acervo pessoal.

A ideia de Lolli de que a fala terapêutica dos especialistas rituais do alto Rio Negro é 
um ato tecnológico está em consonância com a definição de Barreto (2021: 88) dos bahsese 
como fórmulas “terapêuticas” que consistem em uma manipulação “metaquímica” das 
qualidades das coisas por meio da oralidade para prevenir, proteger e curar as pessoas, 
podendo ser realizadas individual e coletivamente. Para concluir essa busca por uma 
definição do que é - e do que não é - esse discurso terapêutico, nem magia nem religião, e 
de seu modo de ação, destacaremos aqui a edificante definição que Barreto (2021, p. 60) 
dá do bahsese, nas palavras do autor:

“Uma verdadeira manipulação ‘metaquimica’ e ‘metafísica’ das coisas 
pelas palavras. Palavras que constroem, palavras que destroem, palavras 
que transformam, palavras que organizam ou desorganizam. Daí a 
importância da oralidade para os povos indígenas”.

Começa então ficar claro que o modo de ação do basere, e mais particularmente dos 
basere relativos ao ciclo de vida, tal como o basere kusaro que traduzimos e estudamos 
aqui, é caracterizado por um lado, pelo estabelecimento de proteções contra a ação 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

130

predatória de seres como os waimasã e os yukumasã, e pelo apaziguamento destes, e por 
outro lado por um processo de transformação da pessoa e de seu corpo por meio de uma 
conexão com princípios vitais oriundos do processo de criação da humanidade e dos seres 
do cosmos, ou seja, uma injeção de princípios vitais que provém de objetos, substâncias, 
alimentos, qualidades morais e aspectos físicos de certos seres (animais, plantas), que são 
injetados no corpo da pessoa, por meio da sua alma-nome (yeriponã ou baserige wame, 
em Tuyuka). 

 Para melhor entender este processo de constituição da pessoa através do basere, 
tal como ocorre no basere kusaro, relativo ao primeiro banho no rio do recém-nascido 
acompanhado de seus pais, vamos contextualiza-lo, mostrando como ele se insere nos 
cuidados ligados ao corpo, à saúde e ao crescimento, durante o ciclo de vida da pessoa.

Cuidados relacionados à gestação, ao nascimento e ao crescimento da criança

Como mostra Barreto (2021, p. 100), o cuidado com o corpo ligado à procriação 
começa com restrições comportamentais e alimentares para o pai e a mãe durante 
a gestação, destinadas a evitar danos ao bebê, cujo corpo é concebido como ligado a 
ambos os pais. Os cuidados com o corpo dos pais continuam com dois bahsese após o 
parto, o primeiro para reequilibrar o corpo, o segundo para proteger o corpo de doenças 
relacionadas à alimentação, já que o corpo perdeu sua proteção durante o parto (Barreto, 
2021, p. 91). Como mostra o autor (idem, p. 73), quando o bebê nasce, o especialista 
recita um bahsese com o objetivo de tornar o território uma realidade benéfica para a 
criança: um “lugar de leite” (opekõ dita pati), um “lugar de mel” (karokõ dita pati) e um 
“bom lugar para viver” (añuri pati). Como mostra também Hugh-Jones (2023, p. 299), em 
relação aos Barasana, por meio do “encantamento” dirigido pelo kumu ao recém-nascido 
e aos pais, a comida é “impregnada com palavras” a partir da respiração do kumu e essas 
palavras contidas na coca e em outros alimentos são comidas e bebidas, assim como a 
pintura corporal infundida com palavras é aplicada ao corpo e as palavras são presas no 
ouvido da criança por meio de uma penugem invisível colocada pelo kumu, garantindo 
sua capacidade de ouvir e aprender. Isso indica, de acordo com Hugh-Jones (idem), que a 
fala - em especial os atos de fala associados ao discurso ritual keti oka citado acima - pode 
ser concebida como uma substância que circula dentro e entre os corpos, e não como 
propriedade de um grupo58.

58	 Hugh-Jones (2023, p. 298) sugere que os “atos de fala”, em particular a recitação de mitos, a pronúncia 
de fórmulas, a atribuição de nomes e a execução de cantos e música de flauta, são atos que “criam, 
perpetuam e constituem o grupo”, em vez de grupos de descendentes que possuem idiomas, de modo 
que “o grupo e a narrativa são uma e a mesma coisa”.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

131

O antropólogo tuyuka Justino Rezende também se refere ao trabalho do antropólogo 
tukano João Paulo Barreto para descrever a ação do kumu neste momento do ciclo de vida 
do recém-nascido e dos seus pais, e as proteções que ele necessita: 

“Na cerimônia do primeiro banho do recém-nascido com os pais o 
Kumu utiliza o fumo/cigarro e os papu-wuase (folha com odor forte 
e espumante). O Kumu acalma a ferocidade dos waimasa. Barreto, J.P. 
(2018, p. 51), descreve:

Alguns animais perigosos como as onças e as cobras peçonhentas, são 
usados pelos waimahsã para servirem de guardiões de suas residências, 
atacando os intrusos, saqueadores de seu patrimônio ou desobedientes 
das regras e etiquetas que exigem o acesso aos seus domínios. Os 
waimahsã são especialmente atraídos pelo cheiro de sangue menstrual 
ou de nascimento de uma criança. Nesses momentos, as pessoas estão 
mais vulneráveis aos seus ataques, que resultam em diversos tipos de 
doença” (Rezende, 2021, p. 79).

A construção gradual do corpo do bebê pelos pais nos primeiros cinco ou seis 
meses de vida é realizada por meio de banhos cedo em água fria para fortalecer o corpo 
do bebê e pela aplicação de plantas e substâncias animais para adquirir qualidades 
específicas (Barreto, pp. 102-103). Entre os seis e os quinze anos de idade, inicia-se uma 
fase importante na formação e aprendizado da criança, principalmente para futuros 
especialistas rituais, e para sua integração na vida social. Durante esse período, é dada 
grande importância à narração do kihti para as crianças, para que elas entendam sua 
relação com o ambiente e com os outros, bem como aos conselhos (idem).

Basere e a construção do corpo e da pessoa

Como acabamos de ver, em sua análise dos bahsese, Barreto destaca a importância 
do corpo como “objeto teórico para os povos do Alto Rio Negro”. Entender a concepção 
de corpo entre os povos do Alto Rio Negro é, portanto, essencial para a compreensão 
dessa arte verbal. Assim, segundo o autor, “pensar e teorizar sobre o corpo como objeto 
de trabalho a partir de seu sentido para os povos indígenas do Alto Rio Negro traz à tona 
a necessidade de identificar como se dá a construção do saber sobre o corpo e como 
este saber implica diretamente na prática de produção de cuidado do corpo para ter boa 
qualidade de vida e cuidado nas relações com as coisas do seu entorno”. (Barreto, 2021, p. 
150). A análise de Barreto (idem, p. 64) nos mostra claramente que, para os Tukano - mas 
também para os Tuyuka e outros povos Tukano Orientais, Arawak e Nadehup -, o corpo 
não se reduz a seus aspectos biológicos, mas é definido por aspectos cosmopolíticos que 
conectam o indivíduo a uma “teia de relações”, a outros seres humanos - como pessoas 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

132

ligadas por relações de parentesco, bem como especialistas rituais - e seres não humanos, 
como waimasã, animais, plantas.     

No caso dos Tuyuka, Cabalzar também mostra como os benzimentos remetem à 
um princípio de vitalidade que se transmite através de “linhas que servem como ligação 
umbilical entre o presente e o passado ancestral” (Cabalzar, 2010, p. 91). Segundo 
Cabalzar (idem) o conceito de “categorias indígenas de linhas ou caminhos”, inspirada dos 
trabalhos de Hugh-Jones, corresponde à ideia, que caracteriza o pensamento dos povos 
do noroeste amazônico, de que “língua e linhas remetem ao âmbito da fabricação do 
corpo, das vitalidades (riquezas materiais e imateriais) que circulam”. Segundo essa visão, 
no percurso da transformação, seres e lugares se relacionam enquanto fontes de vida 
(katire) e de poder (waikoari) (Cabalzar, 2010, p. 95) Tanto narrativas de origem quanto 
procedimentos de fabricação do corpo e da humanidade revelam conexões e desconexões 
entre lugares e seres em termos de fontes de vida e de poder. Segundo as palavras da autora: 
“Casas de Transformação, lugares sagrados, são noções fundamentais para se pensar as 
complexas conexões (em termos de fonte de vida e poder) entre seres e lugares. Conexões 
e desconexões que só podem ser desvendadas por dentro das narrativas da origem e dos 
procedimentos envolvidos na fabricação do corpo e da humanidade” (Cabalzar, 2010, p. 
96).

Durante minha pesquisa entre os Tuyuka, os especialistas rituais, por ocasião das 
cerimônias, referiram-se repetidamente aos ornamentos rituais, aos pilares da grande 
casa basawi, aos cantos e danças rituais e aos próprios basere como “nossa vida”. Com 
efeito, de forma comparável aos Marubo, para os quais o corpo da pessoa “conjuga ou 
melhor, replica o espaço exterior na dimensão interior”, e onde há uma noção de espaço 
interior59 habitado pelo espírito (“espiritizado”) como maloca (Cesarino, 2008, p. 27), no 
caso Tukano oriental parece haver uma replicação de princípios cosmológicos - objetos 
rituais como instrumentos de vida, as palavras dos basere e narrativas míticas, os lugares 
sagrados citados nessas narrativas - nas almas-coração (heriponã em Tukano, yeriponã 
em tuyuka) das pessoas.

Essa ideia expressa o que é, sem dúvida, uma das manifestações mais vitais do 
basere, que também mostra que o conhecimento e a prática ritual em questão não se 
limitam a uma ação terapêutica, mas também são constitutivos das pessoas, de suas 
vidas e de seus corpos, a saber, o heriporã bahsese (tukano) ou yeriponã basere (tuyuka), 
que poderia ser traduzido como “fórmula de incorporação ou ativação da alma do 
coração”60. Durante esse basere, o especialista ritual dá à criança um nome que pode ser 

59	 Shakĩ, na língua Marubo, que Cesarino traduz por “oco”.
60	 A respeito desse conceito, no caso dos Tukano, ver o artigo recente de Andrello (2025, p.8-9) que 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

133

descrito como um “nome de alma-coração” ou “nome vital”, baserige wame em tuyuka 
(heriponãbahseke wame em tukano), pertencente a um repertório limitado (masculino 
ou feminino) herdado de um ancestral patrilinear. Com esse nome, ou melhor, como parte 
integrante dele, também é transmitido à criança o que Barreto (2021, p. 59) descreve como 
mahsã kahtiro, que poderia ser traduzido como “princípio vital humano”, e que constitui 
a “dimensão metafísica” ligada ao heriporã bahsese, “aquilo que qualifica os seres como 
sujeitos ou pessoas” e marca a diferença entre humanos e animais. Como mostra Barreto, 
por meio da exegese fornecida por especialistas rituais, um corpo sem heriporã baseke 
wame é incompleto; não está conectado ao território e à cosmologia do grupo social e não 
tem a força bahsese de proteção e cuidado. 

O yeriponã basere é, portanto, um processo de construção da pessoa em conexão 
com suas referências cosmológicas, território e organização social. O equilíbrio entre o 
indivíduo e o grupo depende de uma teia de relações estabelecidas com seres humanos 
e não humanos. Nesse sentido, os basere não se referem apenas à doença e à saúde, ou 
melhor, são uma prática que expressa uma visão do corpo e da saúde que é inseparável 
das relações sociais e cosmológicas. Os basere são, portanto, uma das condições para a 
manutenção do “sistema de considerações”61, para usar o conceito desenvolvido em minha 
tese (Richard, 2021a) e em um artigo recente (Richard, 2025) para expressar a teoria de 
parentesco Tuyuka. 

Como se pode observar na tradução do basere apresentada neste artigo, uma das 
expressões do modo de ação do basere sobre o corpo, sobre o coração-alma (yeriponã) e 
sobre o complexo de princípios vitais que o compõem (katise), manifesta-se, tanto entre 
os Tuyuka quanto entre os Tukano, na integração de qualidades de animais e plantas 
com os princípios vitais da pessoa, a fim de fortalecê-la e garantir seu crescimento e 
vitalidade. Como observa Barreto (2021, p. 56), “o corpo é uma potência, pois quando 
acionadas as qualidades do waikurã kahtiro [princípio vital animal], o corpo fica sob a 
qualificação daquele animal ou bicho”. O princípio waikurã kahtiro está ligado aos animais 
e suas qualidades de resistência a doenças e às qualidades usadas para potencializar o 
corpo. Como mostra Barreto (idem), a arte do bahsese consiste, portanto, em conhecer 

propôs como tradução possível para o termo eheri-porã “filho do sopro” (son of breath) e designa esse 
principio como um composto de alma, nome e artefato. 

61	 A ideia de “considerações” vem da expressão “considerações” usada em português pelos próprios 
Tuyuka para traduzir o conceito Tuyuka de akasuore ou akasuose, um termo que também poderia ser 
traduzido, mais literalmente, como “teia de relações”. O “sistema de considerações”, uma ideia que propus 
com base nos conceitos expressos pelos meus interlocutores Tuyuka, corresponde sinteticamente a 
um sistema conceitual e relacional que engloba a terminologia de parentesco, a onomástica, o sistema 
de atitudes, bem como as regras de aliança e precedência entre parentes consanguíneos e afins (ver 
Richard, 2025).

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

134

as características dos animais e evocar suas qualidades (resistência, força, astúcia, cor, 
beleza, canto, visão e audição) para “potencializar e proteger o corpo humano”.

Como mostra a análise de Barreto (2021, pp. 56-58) das narrativas míticas e do 
tukano bahsese, a prática dos bahsese e a ontologia que ela expressa é, portanto, a de uma 
constituição recíproca de corpos humanos, animais e vegetais. As qualidades das plantas 
e dos animais são mobilizadas pelos bahsese para constituir o corpo da pessoa humana, 
enquanto as qualidades animais e vegetais contidas no corpo humano também dão 
origem a plantas e animais, como revelam os relatos míticos. Barreto (idem) dá exemplos 
de histórias míticas em que os corpos (ou sangue) de personagens míticos dão origem a 
peixes, e o exemplo de um bahsese destinado à pessoa que vai se alimentar de formigas, em 
que são evocadas as qualidades do tamanduá. Mais adiante, o autor dá o exemplo de um 
bahsese em que o especialista injeta espinhas de peixe no corpo da criança para garantir a 
força e a dureza de seus ossos ao longo de sua vida, bem como a longevidade (ibid, p. 132). 
De acordo com Barreto (2021, p. 134), a transformação do corpo envolvida nesse tipo de 
bahsese é um processo semelhante à produção e ao cuidado do corpo por meio da pintura 
corporal. O autor insiste, no entanto, que esse processo não significa que a pessoa adote a 
perspectiva do “outro”, seja ele animal ou vegetal. O corpo é um produto de transformação 
qualitativa, produzido por meio do bahsese e da pintura corporal.

No basere do primeiro banho do recém-nascido no rio, aqui transcrito, o especialista, 
Paulino, invoca as qualidades de vários animais aquáticos: um pássaro, um besouro, 
diferentes espécies de cobra, diferentes espécies de tartaruga, diferentes espécies de 
lontra e ariranha, o jacaré e o boto62, que ele “injeta”, para usar o vocabulário de Barreto, 
no recém-nascido, para que, ao se banhar, ele seja dotado da agilidade e da resistência 
desses animais em relação ao meio aquático.

Além de injetar na pessoa qualidades animais ou vegetais, o especialista ritual 
realiza basere caracterizados pela ação de purificar os alimentos consumidos pela pessoa 
desde o nascimento e as substâncias com as quais ela entrará em contato. Trata-se de uma 
categoria específica de basere, à qual Barreto (2021, p. 133) se refere como ba’ase bahse 
ekase, e que ele define como um processo de purificação dos alimentos, de transformação 
do corpo da pessoa, que adquire a resistência do corpo de certos animais, e dos alimentos, 
que se tornam “superalimentos”. Para realizar esse processo de purificação e, pode-se 
dizer, de vitalização, o especialista mobiliza categorias específicas de substâncias líquidas 
que compõem o corpo e circulam em seu interior, denominadas em tukano opekõ e karãko 
katise (Barreto, 2021, p. 55). Segundo o autor (idem), opekõ e karãko são palavras que, na 

62	 A tradução do basere aqui apresentada, sendo incompleta, apenas apresenta os três primeiros animais 
dessa sequência (pássaro, besouro e cobra).

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

135

linguagem dos bahsese, transformam todas as coisas para o bem do corpo, para alcançar 
a “proteização” dos alimentos e a fortificação do corpo; são agentes de transformação dos 
alimentos em substâncias saudáveis para o corpo, livres do perigo de contaminação e 
portadoras de nutrição e força.

No basere do primeiro banho do recém-nascido, conforme transcrito e traduzido 
aqui, Paulino invoca vários animais para incutir no bebê suas qualidades para o banho 
no rio e para resistir aos seus perigos e doenças, bem como para potencializar e proteger 
o corpo do recém-nascido. Isso é feito por meio das substâncias de vida (em especial 
opekõ e ukori tokõ, ver a discussão acima) que ele invoca tanto para protegê-lo de doenças 
quanto para “injetar” novas qualidades dos animais mencionados, que serão adicionadas 
aos componentes vitais da criança, sua “vida” (katiri) e sua “alma-coração” (yeriponã). 
Como fica claro no basere em questão, o papel do especialista é atuar como um elo entre a 
pessoa, sua alma-coração (yeriponã), seu corpo e os elementos externos: waimasã, insetos, 
plantas, animais, bactérias, odores que devem ser removidos e rejeitados ou capturados 
e “aplicados” à pessoa. Essas diferentes formas de ação são realizadas graças a essas 
substâncias vitais, que purificam e limpam ou, de certa forma, permitem que os princípios 
e as qualidades animais penetrem no corpo e na alma-coração da pessoa.

Considerações finais

Na introdução deste artigo, propusemos nos perguntar o que tornava a poética do 
basere tão especial. Ao analisar o basere tuyuka aqui transcrito e traduzido, vislumbramos 
algumas respostas para essa pergunta. O que caracteriza essa arte verbal acima de tudo 
- e, nesse sentido, a aproxima de outras formas de arte verbal específicas dos povos das 
terras baixas da América do Sul - é a natureza específica da fala que ela mobiliza. Como 
Buchillet (1983, p. 172) já demonstrou, a linguagem dos “encantamentos” difere da 
linguagem comum pelo fato de ser uma linguagem usada para realizar algo apenas por 
meio da enunciação, em vez de transmitir informações ou expressar pensamentos. Trata-
se, portanto, de uma linguagem essencialmente pragmática, mas também “uma linguagem 
figurativa que usa vários artifícios estilísticos que precisam ser aprendidos para entender 
o significado do encantamento: metáforas, metonímias, antífrases, inversão de significado 
para enganar o oponente”. 

Déléage (2012, p. 119) também enfatiza essa especificidade da linguagem dos 
cantos das populações ameríndias da Amazônia, onde “o método de substituição lexical 
combinado com uma prosódia rápida e pouco audível” faz com que sua recitação em um 
contexto terapêutico, ou seja, na presença do paciente não especializado, seja um “ato 

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

136

de fala que envolve todas as dimensões da comunicação, exceto a da decodificação do 
conteúdo”. Déléage (idem), citando a análise dos autores examinados aqui (Buchillet 1983; 
Cesarino 2008), também enfatiza que “como resultado, nenhuma transmissão indireta 
pode realmente ocorrer durante esse tipo de ocorrência mascarada”. 

Hugh-Jones (2023, p. 300) também enfatiza esse aspecto do discurso de 
“encantamento”, que ele equipara à música das flautas sagradas de Jurupari: “uma forma 
de linguagem sem conteúdo semântico ou proposicional imediato”. O autor (idem) 
sugere que, nesse tipo de discurso ritual, “a fala é mais eficaz e instrumental” porque 
está “desconectada dos pensamentos do orador”, e que “quanto mais se atribui ao sopro 
uma feição esotérica, retórica, musical ou visual, mais substância, vitalidade e força ele 
possui”, concluindo que “os rituais nos quais o kumu e o baya atuam são arenas para a 
demonstração linguística de almas fortes e vitais”.  A análise de Hugh-Jones, que define a 
fala ritual como uma substância que dá vida, toca em um ponto importante que caracteriza 
a arte verbal do basere aqui estudada e que se encontra na análise de autores como Lolli 
(2014) e Barreto (2021), a saber, a ideia de que o que se tece na prática dessa fala ritual 
é da ordem da vitalidade, da construção de indivíduos e coletivos em uma ontologia 
marcada pela multiplicidade:  as ações realizadas nessas artes verbais do alto Rio Negro 
visam “compor e recompor a pessoa” (Lolli, 2014, p. 296). 

As imagens de “corpos ‘destotalizados’ e ‘desorganizados’ que vagueiam no 
mito” são mobilizadas em um “trabalho de (re)composição da pessoa singular” em que 
os “agenciamentos” de “peixes, plantas, instrumentos musicais, etc.” produzem uma 
“alteração na composição da pessoa”, aumentando ou diminuindo sua “potência de agir”, 
sua “força de existir” (Lolli, 2014, pp. 297-298). O que essas artes verbais produzem é, 
portanto, uma mistura de corpos que compõe a pessoa e causa o aumento ou a diminuição 
de sua força de existência e que é definida pelo encontro entre corpos, ou “afecção” (Lolli, 
2014, p. 298).

Nesse sentido, a análise do basere aqui estudado corrobora a abordagem de 
Cesarino (2008, p. 10), que se propõe a pensar uma reconfiguração da ideia do poético por 
meio da etnografia, e mostra que, entre os Marubo, a “apreensão poética” corresponde a 
“uma forma de refletir e lidar com a proliferação indefinida de pessoas, duplos e espíritos 
que constituem a tessitura do seu cosmos”.  Como bem demonstra o basere estudado neste 
artigo, e em consonância com o que concluíram autores como Lolli (2014) e Barreto (2021), 
esse gênero de arte verbal específico das populações do alto Rio Negro pode ser entendido 
como uma tecnologia de composição de pessoas a partir de múltiplos elementos (animais, 
vegetais) e, dessa forma, vai ao encontro dessa associação da poética ameríndia com o 

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

137

tema da constituição de pessoas e corpos em um processo de transformação e diante de 
um universo múltiplo em que princípios de seres heterogêneos se unem para compor 
pessoas.

Em vez de ter apenas um efeito direto sobre a pessoa, seu corpo, pensamentos e 
emoções, como é o caso de certas artes verbais amazônicas, como os anent63 dos povos 
Jivaro, parece que o basere age sobre a “teia” ou “tecido” de relações que os ligam ao cosmos, 
aos não humanos em particular (waimasã, animais, plantas). Esses seres compartilhavam 
originalmente uma condição de humanidade comum com os humanos, o que implica tanto 
sua animosidade em relação a eles quanto seu potencial predatório, e a possibilidade de 
uma transferência de qualidades, de transformação corporal baseada na manipulação, 
integração e acoplamento de elementos animais e vegetais com a “alma-coração”, o 
princípio vital do “paciente”. A inveja dos waimasã em relação aos humanos, ligada ao fato 
de que, ao contrário deles, estes últimos foram transformados em seres humanos reais, é 
um dos principais motivos de seus ataques. Mas é também a essa ancestralidade comum, a 
essa origem humana compartilhada, que o especialista se refere em seu diálogo com seres 
potencialmente agressivos (waimasã, animais; “pequenos animais”) a fim de apaziguá-
los: “somos filhos do mesmo ancestral, não fique com raiva de nós” é, em essência, a ideia 
que o especialista comunica aos waimasã e aos animais potencialmente perigosos para o 
paciente a fim de acalmá-los.

Por outro lado, essa ancestralidade comum pode ser reativada de tempos em tempos 
pelo especialista, possibilitando que vários animais (pássaros, seres aquáticos, insetos) e 
suas qualidades físicas sejam invocados e aplicados ao destinatário. O objetivo do basere 
é proteger o destinatário, evitando a predação, a inveja e a agressão desses seres, ou, ao 
contrário, estabelecer uma conexão entre os seres não humanos e o destinatário para 
que este possa se beneficiar das qualidades desses seres. O basere é tanto uma operação 
cosmopolítica, com o objetivo de influenciar as relações entre o indivíduo e os vários seres 
no cosmos, quanto uma operação “metaquímica”, para usar os termos de Barreto, na qual 

63	 Essas artes verbais foram estudadas por Taylor, Anne Christine e Ernesto Chau (1983) no caso dos 
Achuar e, mais recentemente, por Codja (2019, 2024) no caso dos Wampis. Codja (2024), em sua 
análise desses “cantos rituais”, mostra que eles podem ser definidos como uma “técnica da imaginação” 
destinada a forjar a sua rede relacional de acordo com o desejo de cada um, por meio de interações 
silenciosas, por meio do pensamento, que atuam sobre o wakan - uma categoria de percepção, sede 
da subjetividade, memória que a pessoa constrói dos outros, semelhante ao conceito de “duplo” 
estabelecido em particular por Cesarino no caso dos povos Pano - das pessoas visadas e, portanto, 
sobre seus “estados de alma”. Essa definição parece corresponder, em parte, ao modo de ação do basere, 
particularmente quando este visa despertar em seres potencialmente agressivos e vingativos, como 
os waimasã, uma atitude benevolente em relação aos humanos, lembrando-os do vínculo original 
de parentesco que os une a eles. A arte do basere (ou bahsese) se distingue, entretanto, por sua ação 
“metaquímica” e seu escopo metafísico.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

138

o especialista manipula substâncias, qualidades e “partes de seres” para produzir uma 
nova composição ontológica.

A definição do basere - uma arte verbal de cura, proteção e garantia do crescimento 
de pessoas e coletivos - como uma linguagem desprovida de conteúdo semântico e 
desvinculada das palavras do locutor (Hugh-Jones, 2023, p. 300) parece, portanto, 
contradizer as definições dadas pelos próprios especialistas, bem como por antropólogos 
ameríndios, das artes dos especialistas rituais (kumu, baya), que sempre extraem suas 
atividades rituais do pensamento, da reflexão e que, além disso, fazem uso de linguagens 
(bahsese, cantos e até mesmo música das flautas) que são bem traduzíveis em palavras, 
como o próprio Hugh-Jones observa64. A natureza abstrata desse chamado “estado pré-
cultural e indiferenciado do mito” (Hugh-Jones, idem) - as cosmologias ameríndias não 
expressam, entretanto, que a cultura está presente desde a criação do mundo? (ver 
Viveiros de Castro, 201865) - à qual essas artes da linguagem dariam um acesso “esotérico” 
parece estar em desacordo com a definição dada pelos especialistas e pensadores nativos, 
que vinculam essas práticas e esse conhecimento à filosofia e à metafísica, ou mesmo à 
medicina, e não à magia e à religião.

Nesse sentido, as artes verbais dos povos do alto Rio Negro aqui discutidas seriam 
semelhantes ao que Cesarino (2008, p. 14) diz sobre o pensamento expresso na poética 
Marubo, como uma “reflexão ativa sobre o tempo e o lugar”, que não pode ser considerada 
abstrata e exige uma análise que não é realizada “em condições puras”. Dessa forma, a 
reflexão poética marubo “não é apenas um fruto das transformações históricas recentes, 
mas está em continuidade com o pano de fundo desenvolvido pela mitologia, atualizada e 
alterada pela atividade do xamanismo” (Cesarino, idem). 

64	 Hugh-Jones (2023, p. 295) ressalta que “no início de sua viagem, os ancestrais pré-humanos eram todos 
irmãos que falavam a mesma língua flauta-musical ou flute-lect, a língua universal de todos os seres 
sencientes no início dos tempos, quando os humanos e os animais ainda falavam a mesma língua, sendo 
as flautas simultaneamente os animais e os pássaros cujos nomes levam hoje”. O autor acrescenta em 
uma nota que “os conhecedores podem expressar em palavras as melodias tocadas pelas flautas de 
Jurupari”.

65	 Viveiros de Castro (2018, p. 257), ao repensar um mito Xokleng analisado por Urban, mostra que a 
narrativa é a prova de que, para os Xokleng, é “a cultura que é o dado e a natureza é a construção”, o que 
é o oposto da conclusão de Urban de que “a criação do mundo animal é uma metáfora para a criação da 
comunidade” sendo uma tradução equivocada do pensamento nativo, baseada em uma interpretação 
simbolista da metafísica primitiva e, portanto, em sua análise antropológica, reproduzindo a ideia 
inerente à visão de mundo ocidental, segundo a qual o mundo é dividido em uma natureza dada e uma 
cultura construída.   

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

139

Referências

Andrello, Geraldo (2025). Naming people, making bodies: Reflections on Tukano 
onomastics. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, 
21 (1), pp. 1-19.

Barreto, João Paulo Lima (2013). Waimahsã: peixes e humanos, um ensaio de Antropologia 
Indígena. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

______ (2021). Kumuã na kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e o conhecimento-
prático dos especialistas indígenas do Alto Rio Negro, Tese de Doutorado, Universidade 
Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

Buchillet, Dominique (1983). Maladie et mémoire des origines chez les Desana du Uaupés 
(Brésil), Tese de Doutorado, Université Paris X, Nanterre, França.

Cabalzar, Flora Freire Silva Dias (2010). Até Manaus, até Bogotá Os Tuyuka vestem seus 
nomes como ornamentos Geração e transformação de conhecimentos a partir do alto rio 
Tiquié (noroeste Amazônico). Tese de Doutorado, Universidade de São Paulo (USP), São 
Paulo.

Capredon, Élise (2016). Les Églises autonomes : évangélisme, chamanisme et mouvement 
indigène chez les Baniwa de l’Amazonie brésilienne. Tese de Doutorado, École des Hautes 
Études en Sciences Sociales (EHESS, França) e Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
(UERJ, Rio de Janeiro, Brasil).

Cesarino, Pedro de Niemeyer (2008). Oniska – Poética do xamanismo na Amazônia. São 
Paulo: Perspectiva; Fapesp.

______ (2018). Wenía: o surgimento dos antepassados – Leitura e tradução de um canto 
narrativo ameríndio (Marubo, Amazônia Ocidental). Estudos de Literatura Brasileira 
Contemporânea, 53, pp. 45-99. 

Codja, Paul (2019). Le dire et le désir : une ethnographie des usages affectifs et politiques 
de la parole chez les Wampis (Amazonie péruvienne). Tese de Doutorado, École des Hautes 
Études en Sciences Sociales (EHESS), Paris, França. 

______ (2024). Chagrins d’amour et chants rituels. Quelques éléments pour une pragmatique 
des interactions imaginées en Amazonie péruvienne. Colloque l’Imaginaire dans la langue, 
ethnopoétique et pragmatique des langues rituelles en Amazonie indienne, LAS, Collège de 
France. 

Déléage, Pierre (2012). “Transmission et stabilisation des chants rituels.” L’Homme, 203-
204, pp.103-137.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

140

Dutra, Israel Fontes (2010). Xamanismo Utãpinõponã-Tuyuka. Princípios dos rituais de 
pajelança e do ser pajé Tuyuka. Dissertação Mestrado, PUC-SP, São Paulo.

Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN).1995-2007. Narradores 
Indígenas do Rio Negro (Coleção, vols. 1-8). São Gabriel da Cachoeira.

Hugh jones, Stephen (1979). The Palm and the Pleiades. Initiation and cosmology in 
Northwest Amazonia, Cambridge University Press, Cambridge.

______ (1994). “Shamans, Prophets, Priests and Pastors”. In Caroline Humphrey and Nicholas 
Thomas (eds), Shamanism, History and the State. Ann Arbor: University of Michigan Press, 
pp. 32–75.

______ (2001). “The gender of some Amazonian gifts: an experiment with an experiment”. 
In. T. A. Gregor & D. Tuzin (Ed.), Gender in Amazonia and Melanesia: an exploration of the 
comparative method (pp. 245-278), University of California Press, Berkeley/Los Angeles/
Londres.

______ (2009). “The fabricated body: objects and ancestors in northwest Amazonia”. In. F. 
Santos Granero (Org.), The occult life of things: native Amazonian theories of materiality 
and personhood (pp. 33-59). Tucson: University of Arizona Press.

______ (2023). “Vaupés multilingualism and the substance of language”, in Tipití: Journal of 
the Society for the Anthropology of Lowland South America, 19 (2), pp. 294-304.

Lima, Tânia Stolze (2005). Um peixe olhou para mim: o povo Yudjá e a perspectiva. São 
Paulo: Editora Unesp. 

Lolli, Pedro (2014). Atravessando pessoas no noroeste amazônico. Mana, 20(2), pp. 281-
305.

Packer, Ian (2024). O canto da machadinha: Mito, ritual e história em um Gênero de arte 
verbal krahô, Mana, 30 (1), p 1-33. 

Ramos, Danilo Paiva (2022). “Caminhos de Bisiw: uma abordagem tensiva da mobilidade 
ritual no Jurupari dos Hupd’äh”. Mana, 28(2), pp. 1-31.

Reichel Dolmatoff, Gerhard (1973-1968). Desana. Le symbolisme universel des indiens 
Tukano du Vaupés, Gallimard, Paris. Traduzido do espanhol Desana: Simbolismo de los 
Indios Tukano del Vaupés. Bogotá, Departamento de Antropología, Universidad de los 
Andes.

Rezende, Justino Sarmento (2021).  A festa das frutas uma abordagem antropológica das 
cerimônias rituais entre os Ʉtãpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro, Tese de Doutorado, 
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

Emmanuel Rene Richard



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

141

Richard, Emmanuel (2021 a). Le système des « considérations » chez les Tuyuka du haut 
Rio Negro (Brésil-Colombie)  : parenté, fêtes, genre et onomastique en Amazonie. Tese de 
Douorado, Université Paris Nanterre (França), Universidade de São Paulo (Brasil).

______ (2021 b). Hiérarchies et considérations chez les Tuyuka du haut Rio Negro  : la 
question des groupes de descendance (sibs), de leurs classements et de leurs relations. 
Revista Hawò, 2 (1), pp. 1-38.

______ (2025). Tisser ses relations : une réflexion sur la parenté amérindienne à partir du 
système des considérations (akasuose) chez les Tuyuka (haut Rio Negro). Journal de la 
Société des Américanistes, 110(2), pp. 103-133.

Taylor, Anne Christine. Chau, Ernesto (1983). Jivaroan Magical Songs. Amerindia 8, pp. 87-
128.

Taylor Anne-Christine & Viveiros de Castro, Eduardo (2006). Un corps fait de regards, In. 
S. Breton (Ed.), Qu’est-ce qu’un corps ? Paris, Flammarion: Musée du Quai Branly.

Van Velthen, Lucia Hussak (2003). A bela é fera: a estética da produção e da predação entre 
os Wayana. Lisboa: Assírio and Alvim.

Viveiros de Castro, Eduardo (2018). A Antropologia Perspectivista e o método da 
equivocação controlada. Tradução de Marcelo Giacomazzi Camargo e Rodrigo Amaro. 
Aceno – Revista de Antropologia do Centro-Oeste, 5 (10), pp. 247-264.

Vlcek, Nathalie Pires (2016). Documentação linguística Ʉtapinopona-Tuyuka: aspectos 
fonológicos e morfológicos. Tese de Doutorado, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

O poder das palavras



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

142

O poder das palavras: poética de um basere entre os Tuyuka do alto 

Uaupés

Resumo
O objetivo deste artigo é estudar, sob diferentes ângulos, uma forma de arte verbal 
específica das populações do noroeste da Amazônia conhecida como basere na língua 
Tuyuka (bahsese, na língua Tukano). Partiremos da análise de um basere gravado com um 
especialista do povo Tuyuka – também conhecido como Utãpinoponã, Filhos da Cobra de 
Pedra – da comunidade de São Pedro (Mõpoea), localizada no alto Tiquié (Brasil), cuja 
transcrição e tradução resultaram no texto aqui apresentado. Analisaremos a transcrição 
e a tradução do basere propriamente dito, veremos o que define essa forma de arte 
verbal, suas origens, sua forma de ação, e como ela faz parte de um processo de cuidado 
e construção do corpo. Analisaremos o que torna específica a linguagem poética de um 
basere e o que isso revela sobre o pensamento e as ações dos especialistas rituais Tuyuka 
e, portanto, sobre a ontologia e cosmologia deste povo ameríndio.
Palavras-chave: Artes Verbais Indígenas; Ritual; Alto Rio Negro; Poética da Tradução.

The power of words: poetics of a basere among the Tuyuka of Upper 

Uaupés

Abstract

The aim of this paper is to study, from various angles, a form of verbal art specific to 
the populations of the Northwestern Amazon, known as basere in Tuyuka (bahsese the 
Tukano), based on the analysis of a basere enunciated by a ritual specialist of the Tuyuka 
indigenous people - also known as Utãpinoponã, Descendants of the Stone Anaconda - 
from the community of São Pedro (Mõpoea), located in the upper Tiquié (Brazil), whose 
transcription and translation resulted in the text presented here. We will analyze the 
transcription and translation of the basere itself, and we will look at what defines this verbal 
art form, its origins, how it is transmitted, how does it act, and how it is part of a process 
of care and construction of the body. We will analyze what makes the poetic language of 
a basere specific and what this reveals about the thinking and actions of Tuyuka ritual 
specialists and, therefore, about the ontology and cosmology of this Amerindian people.

Keywords: Indigenous Verbal Arts; Ritual; Upper Rio Negro; Poetics of Translation.

Emmanuel Rene Richard


