Revista ,
@ntropologia

da UFSCAR
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 103-142.

O poder das palavras: poética' de um basere entre os Tuyuka do
alto Uaupés

Emmanuel Rene Richard?

Doutor em Antropologia/Universidade Paris Nanterre/Universidade de Sao Paulo
https://orcid.org/0000-0002-1348-2526
emmanuelrichard55@gmail.com

Introducao

O objetivo principal deste artigo é estudar, sob diferentes angulos, uma forma de
arte verbal especifica das popula¢cdes do noroeste da Amazonia, conhecida como basere na
lingua Tuyuka (bahsese, na lingua Tukano), a partir da analise de um basere recitado por
Paulino Ramos, um especialista do povo Tuyuka, da comunidade de Sao Pedro (Mdpoea),
localizada no alto Tiquié (Brasil), cuja transcricdo e tradug¢do resultaram no texto aqui
apresentado. O povo Tuyuka - também conhecido como Utdpinopond, Filhos da Cobra
de Pedra - pertence ao grupo linguistico Tukano Oriental, cuja populagdo total (Brasil e
Colombia) é estimada em aproximadamente 2300 pessoas?, vive principalmente em dois
afluentes do rio Uaupés, os rios Tiquié e Papuri, com uma maior concentra¢ao nos cursos
superiores destes e nos seus afluentes, em ambos os lados da fronteira entre o Brasil e
a Colémbia, na regido do alto Rio Negro. Minha pesquisa com os Tuyuka (ver Richard,
2021a,2021b; 2025) teve inicio em 2012, no ambito do Mestrado, e teve continuidade no

1  Aideia de poética desenvolvida nesse estudo corresponde ao conceito de Aristoteles de poiesis como
atividade humana de criar ou fazer. Etimologicamente, advém do grego poiein, por criar, com sufixo -sis
referente a agdo. O intuito é de dar conta do aspecto tanto linguistico como performatico (ver Cabalzar,
2010) da arte verbal amerindia aqui analisada, o basere.

2 Poés-doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT). A pesquisa foi

realizada gracas ao amparo da bolsa de P6s-Doutorado Estratégico (PDPG), do Edital CAPES N216/2022 do

Programa de Desenvolvimento da Pés-graduagido no PPGAS da UFMT

3 No Brasil, segundo o censo do IBGE 0s Tuyuka representariam em 2022 um grupo de 849 pessoas
(dados disponiveis em https:
etnias.html (pagina consultada em 19 de ]unho 2025) Na Coldémbia, os Tuyuka somariam 1467 pessoas
segundo o Censo de 2018 do Departamento Nacional de Estatistica (dados disponiveis em Poblacién
Indigena de Colombia (PDF). Consultado em 19 de junho de 2025).




104

Emmanuel Rene Richard

Doutorado,de 2015 até 2021, até pesquisas mais recentes (2022 e 2024). Venho realizando
pesquisas entre os Tuyuka do alto Tiquié (comunidades de Sao Pedro, Cachoeira Comprida,
Fronteira, Igarapé Onga, no Brasil, Bella Vista na Colémbia), e do alto Papuri (Santa Cruz
do Inambu no Brasil, Puerto Ibacaba e Puerto Esperanza na Colémbia). Além dos Tuyuka,
meus interlocutores indigenas também pertencem aos povos vizinhos ou que convivem
nas comunidades nas quais estive, como os Yebamasa, os Bar4, os Tukano, os Desana e os
Hupd’ah.

Entre os Tuyuka, o basere é geralmente pronunciado em voz baixa ou mentalmente
pelo kumu* ou baseg#®, que mexe levemente os labios enquanto recorda a férmula ritual.
Em um contexto terapéutico, destinam-se a purificar e/ou a transmitir um potencial
curativo a uma substancia (agua, alimentos, tabaco) que sera depois ingerida, aplicada
ou inalada pelo destinatario do basere®. O aspecto de cura foi o principal destacado
pelos autores que se debrugaram sobre esta forma de arte verbal, e os poucos que foram
transcritos e traduzidos por esses autores (Buchillet, 1983; Lolli, 2014; Barreto, 2021,)
tinham como fungdo a cura de uma doenga, com a exce¢do do antropdlogo tuyuka Justino
Rezende (2021) que, na sua etnografia sobre os rituais, também tratou das “cerimonias de
protecao”, segundo as palavras do autor.

A especificidade do basere aqui transcrito e traduzido é que se trata de um basere
de protecao e fortalecimento do corpo do recém-nascido para seu primeiro banho no rio.
Em contraste com as traducdes dessas “formulas terapéuticas” propostas pelos autores
citados acima (inclusive Rezende), que se concentraram no conteddo semantico para
poder analisa-las, a proposta apresentada aqui é definida como um “esforco de tradugao
criativa de uma expressdo poética distinta, em varios aspectos, dos géneros literarios
modernos” e ndo como um “documento ou dado linguistico”, seguindo os passos de
Cesarino (2018, p. 57). Este ultimo autor, portanto, propde uma nova abordagem na forma
de um campo multidisciplinar: uma reflexao critica ou literaria sobre a poética amerindia

com base em uma problematizacdo conceitual da etnografia, e mostra, no caso Marubo,

4  “Pajé” especializado em rituais de “prevencdo, protecdo e cura de doencas” (Dutra, 2010, p. 161). De
acordo com Dutra, para se tornar um kumu, “é necessario passar de trés a quatro meses de formacgao
tradicional sob a orientacdo e o acompanhamento de pajé basei [kumu] que dita regras rigidas de
abstinéncia alimentar” (2010, p. 228).

5 Segundo Dutra (2010, p. 228), que usa a grafia bahseg#: “benzedor comum; nao € pajé; conhece apenas
alguns rituais de pajelancas considerados basicos, como por exemplo, rituais do parto etc.”.

6  Sdo escassos os estudos antropoldgicos sobre o tema dessas formulas rituais para fins terapéuticos no
noroeste amazodnico. No entanto, devemos mencionar o trabalho pioneiro sobre esse tema realizado
por Buchillet (1983) entre os Desana, povo da familia linguistica Tukano oriental, e mais recentemente
a pesquisa realizada por Lolli (2014) entre os Yuhupdeh, povo da familia linguistica Nadehup, assim
como o trabalho fundamental do antropélogo Tukano Barreto (2021). No que diz respeito aos Tuyuka, os
trabalhos de Cabalzar (2010) e do antropdlogo tuyuka Rezende (2021) contém preciosas informagoes
sobre este tema.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

que “o sistema poético inteiro, seja na agéncia xamanica, seja no registro mitico ou em sua
interpenetracao, apresenta uma reflexdo sobre a variagdo de pontos de vista, seus riscos
e seus dilemas” (Cesarino, 2008, p. 13-14). Na mesma linha de Cesarino (2008, 2018), o
objetivo aqui é analisar o que torna a linguagem poética de um basere especifica e o que
isso revela sobre o pensamento e as agdes dos especialistas rituais Tuyuka e, portanto,
sobre a ontologia e cosmologia deste povo amerindio.

N6s nos debrugaremos, em primeiro lugar, sobre a transcri¢do e a tradugdo do
basere propriamente dito, para vermos, em seguida, o que define essa forma de arte verbal,
qual é sua forma de ac¢do, e como ela faz parte de um processo de cuidado e construcdo do

corpo.

Basekusaro: basere para o primeiro banho do recém-nascido

Y#, anoré, ani pekasii kii te, basere hirere ki1 saifiari, yu tere, ate oko kusare
makainereé.

Eu, neste lugar, para este Branco, este benzimento, vou dizé-lo, como ele me pediu, este
conhecimento sobre o banho.

Tere anops, yu tehiri afiuboku hima higii yu anore kiire, yemena wedegudaku yu
hiays.

[sto, como bem pensei, vou conta-lhe na minha proépria lingua, digo.
Buri kiiaye pekasaye nihird wisio nimiara marinoreha’, menimasirépeguano nigiiyu

temenara kuré tetigadayu hi wedeboayu kuré, tetiga yu yemena wedesegudakuyu
anoreé kure hitoamiara, yu hirégaré.

Entdo, a lingua deles, a lingua dos brancos, nés ndo a dominamos bem, se eu contasse em
portugués, ndo contaria bem, por isso, na minha lingua, vou contar, como ja disse.

Tetiga kii, wimagii kii, baua ki tiri sirore, tiga kuya sawi kii masabauari sawi
nimikuto.
Este recém-nascido, apds o seu nascimento, neste quarto onde nasceu, encontra-se a si

préprio.

Ti sawire Kii, tore te biato hi, kure basedupo, kua tiariga. Kaa butoa hirirapuha,?
sika semana dupodugara sika samaro dupo tirukurira nimiwara kua.

~

Paulino fala aqui em nome de seu povo, e talvez dos povos indigenas no sentido mais amplo.

8 Aqui ocorre o uso do evidencial informativo hirirapzha “como eles me disseram” de hirira dizer +
evidencial reportativo e pztha sufixo que denota o ato de se dirigir a alguém, que sera comentado mais
adiante.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

105



106

Emmanuel Rene Richard

Neste quarto, ele permanecia, e recebia os benzimentos. Os mais velhos, como me disseram,
durante uma semana inteira, deixavam-no la.

Ti tiri yu tore, ateburekori saha, kusawakara nia #sa hirame, potoké nimiya kua
ateburekori puresaha.

E assim que eu vejo, hoje em dia, querem dar o banho o mais rapidamente possivel, hoje
em dia é assim.

Potoko tiriha, noborora kusahadaku usa saha, noboro buswamaha tihamiyara
ateburekoripureha tetima hira ateburekorire mata kosoreno nihato hirenia kiiré.

“Logo que possivel, a qualquer momento®, queremos dar-lhe banho”, dizem, em vao, hoje
em dia; e é por isso que hoje em dia lhe damos banho tdo depressa, digo-lhe eu.

Tetigu yu tere wedegudaku mekiitigaré.

Isto, vou dizé-lo agora®®.

Tetigu kil ti basoka baua ki tiri sawipure, kil niri ifiagi, ti imisa honopua kua
ponati kuaa tiari siro nesatiri, ti imisarena nekutubuaki anops, te petamapu ki
kusadaropure neheaki.

Ele'!, alguém nasceu neste quarto, e vendo isso, cerca o local de nascimento com uma
cerca, depois, ainda protegido pela cerca, leva-o0'? para este quarto, e finalmente desce ao
porto para dar o banho.

Neheatihigu ti warurire kua ne ti sugeada kua tiriore kua hiadakia suka.

Quando chegam, é das costelas que, primeiramente, vao falar.

Tetigu kii tore kamotagada higura ti imisa an0 warupere and atinifia warupere
kamotaguda higi.

Ele faz a protegao, diz ele, com esta barreira, a costela deste lado, cerca, diz ele.

Sanukari botamakii, dobero nihiyikii, apenifia botamakii, dobero nihiyikii.

Na entrada, hd um esteio, abelhas ali estdo, do outro lado, ha outro esteio, abelhas ali estio.

Kiiré Kiiye besu hirere, kiiye toarepa besu'? hirere besu inadiyo'*, kiiré bosanuko'®

9  Sem sequer ter feito o basere.

10 Depois dessa frase, o basere propriamente dito comeca a ser recitado.

11 Trata-se do especialista em basere.

12 Trata-se do recém-nascido.

13 Dardo-flecha, arma prépria das abelhas.

14 Acdo do especialista ritual para repelir os dardos das abelhas.

15 Acdo do especialista ritual para acalmar, pacificar ou neutralizar as abelhas.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras | 107

tihira, waya mua, anope waya mud, mera kit m# parami tiga, mu nifati tirigsa, ati
burekori nopera mari kameri ifiatuti ti masifia maniato, sikii pona niré niato sika
kumuro makara bauarige niato marireé hi.

Eles tém as suas flechas, diz ele, tém o seu dardo-flecha, como se diz; a flecha ele afasta,
acalma-os: ndo venham para c3, vocés, afastem-se, vocés, do seu neto, deste recém-nascido,
e ndo tenham, neste dia, de nds, inveja nenhuma. Filhos de um mesmo antepassado, somos.
De um mesmo banco, somos os filhos.

Hi kiire bosaha titoanuké. Afiure ukori toko makafie niadaku hi nekutubuakia
puanifia warumakaiie, ti imisari ano mari sotoa makaifie terora.

Depois de os ter apaziguado com estas palavras, com o leite doce da fruta, cobre-lhes'® as
costelas de ambos os lados e, protegidos por um recinto por cima de nos, descemos em
direcao ao porto.

Ani muipii makilye diarige hiréno fiasanuka tihirdé mariré diarige wabokuto kii
wimagiiré, hira kiia tore afiuadaku hi tore wada hed6tunukowi anopere umuadropere.

Esta doenca do filho do sol, como a chamamos, que ndo se encarne em nds, que ndo o afete
a ele, o recém-nascido, eles ficarao bem, diz, criando uma tela protetora de baixo para
cima.

Ani muipii makafie diarige nikuto hira kua tirige niku toha. Bi tirire, tere nekutubua
tihira ti imisare nekutubua, kuad pekasa hira: “uma cerca de benzimento” hikia kua
tore tetira kua para nukakia toresuka.

Esta doenca do sol, quando aparecia, faziam isso mesmo?'’. Era assim que desciam para
o porto, protegidos por esta cerca que ele fazia, a que os brancos chamam “cerca de
benzimento” '8, como eles dizem. Esta parte termina aqui.

Kii nikikii tore ki1 fiirti dobero paiguka, peguga, paiguka figiika nikia kiid ma petama
dekore hikia'®. Kiiré kiiye besu bosakia kiikaré suka besu fiadiyotu, besu bosa®.

Ele estala, onde hd abelhas grandes, abelhas pequenas, abelhas pretas grandes, no caminho
do porto, encontram-se, dizem. Ele, as suas flechas, ele neutraliza, as suas agulhas-flechas,
ele repele, as suas flechas, ele neutraliza.

Marika, muaka usa tirobiro oko kusari baso afiurdé wanoari tiri tugenari basoka
nihiyu muaaka hi, nekutubua kiiaré bosaha tukamota kamotanukohiya.

Nés e vocés somos iguais, na dgua tomamos banho, bem protegidos sentimo-nos, diz ele,

16 Trata-se do recém-nascido, da mae e do pai.

17 Aqui, é dificil determinar se Paulino esta se referindo as curas passadas de seus ancestrais (humanos)
ou aos demiurgos e seus atos primordiais, quando a doenga em questao apareceu pela primeira vez.

18 Aqui, Paulino traduz essa expressao para o portugués: “cerca de benzimento”.

19 Notamos aqui o uso de hikia, “dizem”, evidencial presumido (ver Vicek, 2016).

20 Aqui, a acdo do especialista é expressa pelos verbos bosare e fiadiyore, que correspondem as agoes de
neutralizar e repelir. Depois de “bosa”, Paulino respira fundo e marca uma pausa.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



108

Emmanuel Rene Richard
e protege-os cercando-os num recinto.

Ti petama buahearo pure, niyu suka top# nikia pau nihakia, kiid dodora ni, maritira
ni, fiira ni, doberoa pa# nihdkia kiia. Kiiaré bosaki topure bosanuko tigura tiga kiiya
besugu besu fiadiyotu besu bosa wada kiiaré nigoki kiiare.

Lano porto, ha muitas, abelhas de todos os tipos: pintadas, listradas, pretas, sio numerosas.
Ele acalma-as, neutraliza-as, faz com que o seu ferrao se retraia, repele o seu dardo-flecha
e acalma-as.

Sikii pona, sikii paramera?®, oko kusari basokado nirira niwii higi, kii tore afiuro
wada heotuiie, wada yusuwosa wada tukamota ponekohaki kiiaré.

Filhos do mesmo antepassado, netos do mesmo antepassado, assim tomamos banho, diz
ele, os protegendo bem, os esfriando, os defendendo e os repelindo.

Besu fiadiyo, besu bosakohaki kuare; kuaye besuwiseripe soneko bosadupokohaki
kiiaré. Ne sikii sikabureko niwari kameri ifiatuti tirira pondme nia mari, sika
kumuro makara basoka bauarira nia mari tero birira paramera nia marfi hihiyiki
tore.

As suas flechas ele afasta, as suas flechas ele neutraliza, para a sua casa-de-flechas ele
envia de volta, fazendo-os assentar e acalmar. Nenhum de nés jamais sentird inimizade,
filhos de um mesmo banco, nascemos, somos netos de um mesmo antepassado.

Tiga kii tore nekutubua tigura, tore paihamaro tiro maniro, ti imisarinara wada
hedtuiie wada tukamota nukoyi tore, wadatukamota nuko tihigii. Tore, kilya nekeri
imisa, ate poyuk# imisa, dia pasa poyuks imisa, ate??... boteapii yuku imisa, tebiri
ate wakupii yuk# imisa wada heotuiie, wada tukamota wada heotuiie fafiepasoyi
kiire kiipua dua diari higi.

E assim que ele os acompanha, ele nio o faz muito grande, esse cercado protetor para
protegé-los, para defendé-los, para cercar o caminho deles. No cercado de buriti*, no
cercado de madeira flutuante poyuku?, no cercado de madeira flutuante dia pasa poyuk?>,
no cercado de embauba boteapii’, no cercado de embatuba wakupii?’, ele os protege, os
defende, os coloca ali para que nao se afoguem, diz ele?.

21 Sikii pond, sikii pardmerd, assim como na passagem acima, o especialista se dirige aos yuk#masa para
lembra-los de sua origem comum com os humanos: eles sdo filhos (pond) e netos (pardmerd) de um
mesmo ancestral.

22 Aqui Paulino faz uma pausa, tentando se lembrar do préximo ponto da sequéncia.

23 Espécie de palmeira Mauritia flexuosa.

24 Espécie de arvore nao identificada.

25 Espécie de arvore nao identificada.

26 Variedade de Cecropia.

27 Variedade de Cecropia.

28 Essa sequéncia descreve as espécies de plantas usadas pelo especialista, nos seus pensamentos, para
criar um cercado para o bebé recém-nascido e seus pais, para protegé-los de se afogarem enquanto
tomam banho no rio.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Tigu tiere higi kil tore buanu tigura hiyi, ti pekame nihiyuto hiki, ti pekame peka
sodrime, peka butirime, peka sumerime, peka fiirime hihiyi timeré, tiere tie oko
pekameriré, fiari pekameriré, kumuri pekameriré, pii pekameriré timeriré wada
hebtuya, wada pekaya pekayusuo, wada sowe yusuosawi, ukori toko mariya katiri
ukori toko diari mariye meneruku katiri opekd toko diari oko kusari basoku
nigiidakumii, nifia, pako, paks hiyi.

E assim, diz ele, quando se desce, dizia-se, ha fogos??, diz, o fogo vermelho, o fogo branco,
o fogo azul, o fogo preto, dizia-se, destes, com a ajuda do fogo da agua, do fogo da lama, do
fogo da madeira podre, do fogo das folhas ele os protege, apaga o fogo, e refresca-os com o
doce sumo do fruto da vida, o doce sumo do fruto do rio, o doce leite do inga*° da vida, na
agua banham-se, o recém-nascido, a mae e o pai, dizia-se.

Titoanuko tigura anoré beseyi, mariya Kkatiri akori tokdo soboga nihiyu, wuanii
papukusarigua hiriga nihiyu tige dia sotoa makagi. Tigure hiyikiti mariya katiri
opeko toko sobogu. Tebirire tige putori makara hiyi, tebirire tige deko makara
hiyi, tebirire tiga yapari makara hiyi, fiasa, bueroa, hawa hiyi kiiare, higii kiiaré
wamiikari fiata upikari iabude wada bukura sia wada patune... kamewiokohayi
kiiaré, kamewioko tiga kaurore kauro kodyi, kauro koa tihigiira mariye ukori toko
sobogu, mariya Kkatiri ukori toko sobogua, oko kusa tiribasokua nigiidakikii nifia,
pako, paks hiyi.

Depois disso, neste lugar ele procura, nossa vida no doce fruto da arvore de espuma, e na
arvore da preguica, que se encontram nas margens do rio. Entao dizia ele, nossa vida no
leite da seiva da arvore de espuma. E também, na base da arvore, dizia-se, no tronco da
arvore, dizia, nos galhos da arvore, dizia-se, ha formigas: formigas de fogo, e minhocas,
dizia-se; e ele diz: os seus pescocos ele parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias-
fungos ele mata, ele as rejeita... 3 e expulsa-as, e ao expulsa-las, o seu mau cheiro ele
rejeita, o seu mau cheiro ele rejeita, e com o nosso doce remédio de espuma, o nosso doce
remédio de vida de espuma, na 4gua banham-se, o recém-nascido, a mae, o pai, dizia-se.

Tigae mawayi topura suka, dita witariburo makagi hiyi, atiga papukusarigu hiri
diamakiire saha, tigure higii hiyisuk3, tigure tiga puto makara hiyi, tiga dekomakara
hiyi, tiga yapamakara hiyi, ania hawa, nasa, menekoarj, tebirire ania nipetira utia
hirira nimiawa kiia, kiiaré wamiikari fiata upikari hiabude wada bukura sia wada
patune... kamewiokohayi kiiaré, kamewioko tigura tiga kauro koayi tigure, tigure
okobubiro wada pata diokowi tigure kiiré nafiaro ti nasa nuka tirikuto hiyi.

29 Nessa sequéncia, o especialista menciona os diferentes tipos de fogo que os y#k#masd colocam no
caminho que leva ao porto, depois a sequéncia de fogos que o especialista usa para neutralizar esses
fogos dos yukumasd e, por fim, as substancias provindas de frutas doces que ele administra ao recém-
nascido, a mie e ao pai para que eles se banhem protegidos pelo frescor destes.

30 Inga é um género de plantas com flor da subfamilia Mimosoideae da familia Fabaceae. As espécies deste
género sdo conhecidas pelos nomes comuns de ingad ou ingazeiro, sendo que inga também designa
o fruto da arvore: uma longa vagem que contém sementes envolvidas por uma polpa muitas vezes
comestivel.

31 O especialista enfatiza a palavra rejeitar (patune), sustentando a ultima silaba com uma prontncia
alongada.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

109



110

Emmanuel Rene Richard

Depois, a medida que sobem, este monte de barro esta ali, dizia-se, e esta arvore de espuma
esta ali, diz ele, na base desta, dizia-se, no tronco, dizia-se, nos ramos, dizia-se, estio ali
estas minhocas, estas formigas, estas formigas ingazeiras, mas também muitas vespas que
se encontram ali, os pescocos ele parte, os dentes ele arranca, as bactérias ele as mata, e
as rejeita... E assim afasta, afasta o seu mau cheiro, e com esta dgua lava, purifica, e expulsa
isso, para que nao se sintam mal, dizia-se.

Mariya katiri akori toko sobogu, mariya katiri akori toko menerukua kaneraku ukori
toko sobogu kusari basoku nigiidaku mu nifia, pako, paks, hiyi kiiare bapakeoyi.
Tigu dita wariburo makagii hiyi, tigure terora hiyi tokare, tiga nikuto hiyi, kiiare
hiyi tokare, tiga putomakara hawa, tige dekomakara hiyi, ania tiga yapamakara
hiyi, kiiaré, menekoara, fiasa, hawa, higi kiiaré buatoa sia, wamukari fiata upikari
fnabude wada bukura sia, wada patune kamewiokohayi, tigare kauro koayi, tigure
okobubiro wadapata kodiokowi, tigureha.

Com o nosso remédio de vida da seiva da arvore de espuma, com o nosso remédio de vida
do sumo doce do inga, do sumo doce do abiu?*?, do fruto doce, com esta espuma voceés se
banham, recém-nascidos, méde e pai, dizia-lhes ele para que o contassem. Ha este monte
de barro, dizia, assim se encontra neste sitio, dizia-se, e na base da arvore de minhoca, e
no tronco da arvore, dizia-se, e nos ramos da arvore, dizia-se, elas, as formigas do inga,
as formigas, as minhocas, diz ele, eles, os bichinhos, ele os mata, o pescoco ele parte, os
dentes ele arranca, as bactérias ele mata, rejeita-as e expulsa-as, esse mau cheiro afasta,
com essa agua lava, purifica.

Titoanuko tigura atigu... wiariromakagi*® hiyi tiga karé terora hiki, tiga putori
makara hiki, tiga dekomakara hiki, dupurimakara, puri makara, karé menekoara
hirirare fiasa hiriraré, utia hirirare, hawa hirirare, wamukari fiata upikari iabude,
wada bukura sia, wada patune kamewiokohaki kiiaré, kauro koaki tigure okobubiro
wada patakodiokoki, mii katiri ukori toko sobogu, mariya katiri ukori toko soboga
niadakuto tigsa hiyi, tigare oko kusa katiro ti opekosaiia, yeriponati**, katiri basoka
pona niratia mari hiki.

Depois, esta... arvore da capoeira, dizia-se, igualmente, diz, na sua base, diz, no seu tronco,
diz, nos seus ramos, nas suas folhas, que tém a forma de inga, como se diz, formigas, como
se chamam, vespas, como se chamam, minhocas, como se chamam, os seus pescogos ele
parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias ele mata, e rejeita, e repele, o seu mau

32 Fruta, Pouteria caimito, planta da familha dos Sapotaceae.

33 O termo wiariromakdgii usado aqui pelo especialista se divide em wiariro (capoeira) e makdgii
(vegetacdo especifica desse ambiente) e foi traduzido por Edilson como “arvore da capoeira”. A capoeira
é uma vegetacdo secundaria composta de gramineas e arbustos esparsos que crescem depois que a
vegetacdo original foi cortada. O termo, que vem da lingua tupi, refere-se a vegetacdo que cresceu no
lugar da vegetacdo cortada. Significa literalmente “vegetacdo do passado”, de ka’a (“vegetacao”) e uera
(“do passado”).

34 O especialista utiliza o conceito de yeripond, que pode ser traduzido imperfeitamente como “alma-
coracgdo”, que é o principio vital da pessoa tuyuka, e que, como diz Barreto (2021) sobre o conceito
tukano de heripord, é composto por um conjunto de principios vitais derivados de diferentes elementos.
Voltaremos a discutir sobre esse conceito mais adiante.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

cheiro ele afasta, e com esta dgua ele lava e purifica: a espuma do seu doce sumo do fruto
da vida, a nossa espuma do sumo doce do fruto da vida, aqui est3, diz ele, e com esta agua

nos banhamos, cobrindo com leite a nossa vida, a nossa alma-coragao, nds, filhos da vida,
diz.

Mariye ukori toko sobo oko kusari basoka nigiidakumi hiki, nifid, pako, paks hiki,
titoanukotigiira hiyi, atiga... tataboamakagii hiyi, nikia topure hiki ania hawa hirira,
wasia hirira butira, fiira nikia topure hiki, tiga muawayi, tige dekomakara hiyi,
tiga muawayi tige yapamakara hiyi, menekoara hiyi, fiasa hiyi, hawa hiyi, kiiare
wamaukari fata upikari iabude wadabukura sid, wada patune... kamewioko haki
kiiaré, kamewioko tihigii hiyi, muaya tigare kauro koahaki, tigure kauro koa tigu
okobubiro wada patune kamewioko hiki tiere, titoanuko tigura miiya katiri ukori
toko soboga mariya katiri ukori toko sobogu, niddakuto hiyi tigure, ti okokusari
basoku nigiidakumii nifia, pako, paks hiyi.

O nosso doce sumo de fruta, com a sua espuma banham-se, crian¢a, mae e pai, diz, e
depois, dizia, nesta... caatinga®®, dizia-se, ha, diz, essas minhocas, como as chamamos,
essas minhocas, como dizemos, brancas, pretas, elas estao 13, diz, na sua base, dizia-se,
no seu tronco, dizia-se, nos seus galhos, dizia-se, a formiga inga, dizia-se, a formiga, dizia-
se, as minhocas, dizia-se, os seus pesco¢os ele quebra, os seus dentes ele arranca, as suas
bactérias ele mata, e ele os rejeita... e ele os afasta, e ao afasta-los, dizia-se: o seu mau
cheiro eu afasto, este mau cheiro com agua eu neutralizo, eu o lavo e repilo, e depois, o
seu doce sumo de fruta da vida, com a sua espuma, o nosso doce sumo de fruta, com a sua
espuma, dizia, eles tomam banho, o recém-nascido, a mae, o pai, dizia-se.

Tiga wayi atiga busegu hirigure, sobogu niku tigaka hiwakiia, tigure afiuro tigu
putorimakara hawa hirira fiira, butira wasia hirira, nikiakia tiga putorire, tiga
dekomakara fiasa nikiakiia, tige yapamakaraps, ania fidsa hirira bueroa hirira
mapeta hirira, menekoara hirira, pau nihdkia topure, tetigu kiiaré wamukari fiata,
upikari iabude, wada bukura sia, wada patune, kamewiokohaki kiiaré, kamewioko
tihigi hiki.

Vao andando, e esta arvore busegu®, esta arvore de espuma como o chamam, bem na sua
base estdo as minhocas, como se chamam, pretas, brancas, minhocas, como se chamam,
estdo na base, e no tronco estdo as formigas, nos ramos estas formigas, como se chamam,
a formiga brava como se chama, a tocandira-arara®” como se chama, a formiga inga como
se chama, muitas delas estdo 13, e a estas, o pescoco ele parte, os dentes ele arranca, suas

35 A palavra tuyuka tataboamakdgii usada aqui pelo especialista, que se divide em tataboa (caatinga)
e makdgii (vegetacdo especifica desse ambiente), foi traduzida por Edislon como caatinga, palavra
derivada da lingua tupi e que significa “floresta branca” ou “vegetacdo branca” (de caa, “floresta”,
“vegetacdo” e tinga, “branco”). Refere-se a um ecossistema tipico do nordeste do Brasil composto de
pequenas arvores espinhosas, nesse caso as areas de vegetacdo de savana que ocupam certas partes da
Amazonia.

36 Espécie de arvore nio identificada, usada para construir canoas.

37 Mapeta em tuyuka, de ma “ara” e peta “tocandira”, refere-se a uma variedade de formigas do género
Paraponera da subfamilia Paraponerinae. Esse género, conhecido no Brasil como tocandira, é conhecido
pela sua picada extremamente dolorosa.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

111



112

Emmanuel Rene Richard
bactérias ele mata, rejeita, afasta, assim, diz.

Nopera muré kauroti nasa nuka tirikuto hiki, tiga okobubiro wada patakorodiokoki
tigure, tere nopera muré okobubiro fiasanuka tirikuto hihdyi kiire, hitoanuko
tigura wayi tere, watiguara hiyi, diasotoamakada soboda nikuto tida wasdsodrada
hirida piidoka sodrida, pi butirida niku tiedari, te sobodari nikuto, ni tirira hiki,
tida putorimakara hiki, ania bueroa, nasa, te dupurimakari, te piirimakara, te kori
heara mumia hiki kiiaré, kiia wamuakarifnata, upikari iabude, wada bukwura sia,
wada patune, kamewiokohaki kiiaré. [12 :25]

Nenhum de vocés, por causa desse mau cheiro, vai se sentir mal, ele diz, com essa agua ele
lava e purifica aquilo, entdo nenhum de vocés vai se sentir mal, ele diz, e assim eles vao, ele
diz, e o cip6 da beira do rio estd 13, e o cip6 aracu®® vermelho, debaixo da folha vermelha,
a folha branca, ha cip6s, aquele cip6 de espuma, na sua base, diz, aquelas formigas bravas,
aquelas formigas, nos ramos, nas folhas, nas flores, pousam as abelhas, diz, e a elas, os seus
pescocos ele parte, os seus dentes ele arranca, as suas bactérias ele mata, e ele as rejeita.

Kamewioko tihigii, wada sowe, wada yusuosaki, ti toanukd, tere muya katiri ukori
toko makaiie niadakuto, tera okoponati, katiroti, okokusa tirira paramera tirira
pona nira tiamari hiki, mariya Kkatiri akori toko sobo nia teha hiki. Tiga nopera
mariré nafaro ti fasanuka tirikuto hihaki tere, titoanuko tigura tigure mariya
katiri ukori toko sobo niato higiira atigusa, ano okokusaro makaroré diapure buati
heakikii, ani okobaro kiika burekori, iamiri, kusakoato tiariga nigii, nopera kiika
okobubirotua tiri ifidfia mani kiika hiki. [13 :13]

Ele rejeita aquilo, diz, esfria, e enquanto esfria: o seu sumo de vida, de fruta doce, aqui
estd, de boa saude, cheio de vida, tomam banho, netos, filhos*°, diz, o nosso sumo de vida
doce, a sua espuma aqui estd, diz. Nunca ficaremos doentes, diz ele, e depois 0 nosso sumo
de vida, de fruta doce, com a sua espuma, diz ele, entdo para tomar banho, no rio descem,
e quando chegam, este passaro aquatico*’, de dia ou de noite, toma banho, nunca esta
doente, ninguém o vé, diz ele.

Ki tirobirora opiiti, kii tirobirora yeriponati, kii tirobirora koari saia, kii tirobirora
wadariti, diti, okokusaribasokua nigadakumu niifid, pako, paks hiki. Te biri ani okoku
hiyi, ki1 terora hiyi, kiika hiyi, iamiri, burekori okokusakoato tiariga nigii, nopera
kiika, okobubirotua tiri ifdafia mania kiikaré hiyi. Kii tirobirora kapemekiiri ti, kil
tirobirora nemekariti, kii tirobirora koarisama, kii tirobirora wadari ti, kii tirobirora
diti, ki1 tirobirora diroti, ki1 tirobiro yeriponati, okokusaribasoku# nigadakumu,
nina, pako, paks, hikorohayi toreha. [13 :57]

38 Peixe das espécies Leporinus friderici e Leporinus sp.

39 Essa passagem levanta uma duvida sobre a traducdo da férmula okokusa tirira paramerd tirira pond
nird tiamari hiki: o especialista estara expressando o fato de que os filhos e netos a quem o basere é
dirigido se banharao com boa saude e cheios de vida? Ou ele estara expressando o fato de que “né6s” (o
recém-nascido e os pais a quem o basere é dirigido, os Tuyuka no sentido mais amplo) somos “filhos e
netos da agua vital, do banho da vida”?

40 Okobaro em tuyuka, espécie de passaro ndo identificada.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Tal como seu corpo, tal como sua alma-coragdo, tal como seus 0ssos, tal como suas veias,
sua carne, irdo banhar-se, recém-nascido, mae e pai, diz ele. E também, este escaravelho
da agua*!, dizia, o mesmo, dizia, noite e dia, toma banho, ndo apanha doencas dolorosas*?,
ninguém o vé, dizia. Tal como os seus olhos, tal como a sua lingua, tal como os seus 0ssos,
tal como as suas veias, tal como a sua carne, tal como a sua saude, tal como o seu cora¢do-
alma, banham-se tal como ele, recém-nascido, mae, pai, é o que se diz.

Nopera muaré okobubirotua tirikuto hiyi, kiia tirobirora oputi okokusaribasoka
nigiidakumu hiyi, higiira hiyi. Ani diakometero hiyi kiiré, terora hiyi kiikareé,
burekori, iamiri, okokusakoato tiariga nigii nopera miika okobubirotua tiri ifiafia
mania mika hiyi, mu tirobirora oputi, mu tirobirora diroti, mu tirobiro wadariti,
mu tirobiro kaseriti, mu tirobirora koarisaiia okokusaribasoku nigiidakikii ani
niina, pako, paku hiki.

Nunca terdo doencas dolorosas, diz ele, tal como os seus corpos vocés se banharao, assim
serdo, diz ele. E esta cobra d’agua®?, dizia, da mesma forma, dizia, de dia e de noite banha-
se, € assim, nunca vocé tem doencgas dolorosas, nunca voceé € visto, disse ele, tal como seu
corpo, tal como sua carne, tal como suas veias, como sua pele, como seus 0ssos voceés se
banharao, recém-nascido, mae e pai, diz.

Ykori diari, toko diari, meneruks, kaneokodiari, muaya katiri akoritokodiari, oko
kusaribasoku nigiidakiki, nifia, pako, paks, hiyi.

Fonte de remédios, fonte de leite, leite de ing3, leite de abiu, a sua fonte de vida, rio de leite,
assim vocés se banharao, recém-nascido, mae e pai, dizia.

Hitoanuko tigura hiyi, ani nega hirigu hiyi kure terora hiyi kiikare, iamiri burekori
oko kusa koato tiariga nigii, nopera miika okobubiro tua tiri ifiafia mania miika hiyi
m#u tirobirora opiiti, mu tirobirora diroti, mu tirobirora koari safia, mu tirobirora
wadariti, mu tirobirora tugeia ti oko kusaribasoku nigiidakikii ani nifia, pako,paks,
hikorohaki tore, oko kusaribasoku nigiidakumii, ukori diari, toko diari, meneruku
kane oko diari, oko kusaribasoks nigiidakumii hiki, mariya Kkatiri ukori toko diari
oko kusaribasoka niadaku marf hiki, nigiidakumii nifia hiki kiiré. [15 :22]

Assim diziam, também, esta cobra coral, dizia-se, também, dizia-se, de noite, de dia, toma
banho, sempre faz assim, nunca vocé adoece, nunca vocé é visto, dizia-se, tal como os
seus 0ssos, tal como a sua carne, tal como as suas veias, tal como os seus pensamentos,
tomam banho, recém-nascido, mae e pai, assim disseram, tomarao banho, diz, na fonte de
remédios, fonte de leite, fonte de sumo do inga e do abiu, tomardo banho, diz, na nossa
fonte de vida, fonte de leite, tomaremos banho, diz, vocé, o recém-nascido, diz ele.

Ti toanuko tigura anoré nemoki saha nemogiira hiki kiiré, anoré piyawaguda higi
hiki kiré, hiki tore suka, ti okosaniro hiki orerakope hiroré to wemekiio biboku

41 Okoku em tuyuka, significa literalmente “jabuti d’agua”, mas designa uma espécie de escaravelho
aquatico nao identificada.

42 Okobubirotua em tuyuka, doencas provocadas pelos waimasa.

43 Diakometero em tuyuka, espécie de cobra aquatica nio identificada.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

113



114

Emmanuel Rene Richard

higii to okosaniroré wadapatakorohda wada yusuosaki tore nopera muré ninaroti
mekiioroti nasanuka tirikuto hiki tere wadapataha yusuwaweri tok6 wamomena
wadapata wada hedtuile wada yusuosdpasohaki tore, wadahedotuiie wada faie
pasohaki tore.

Entdo, depois disso, mais adiante no caminho, ele diz, hd esse redemoinho*!, esse
redemoinho que enlouquece, e para que isso ndo aconteca, ele diz, ele neutraliza e esfria
esse redemoinho: a dor de cabeca e a tontura nunca o afetarao, ele diz, e ao fazer isso ele
neutraliza e esfria, com suas maos de leite ele neutraliza, repele e esfria isso, ele neutraliza
e repele, ele bloqueia isso.

Tigw hiki tore ti oko imisa, oko sugoa hiki tore, tore wadaheotuiie, wadakamota
wadapata ponekohdki tere anopeterora hopeterora tiki tere nopera muareé fiafiaroti
mekiioro ti iasanuka tirikuto hiyi, muya ukori toko yusaaweri kane oko toko kaseri
niadakuto tehiki.

Ha também, diz ele, essa cerca d’agua, essa peneira d’agua®, diz ele, ele a neutraliza, a
repele, a rejeita deste lado: vocé nunca sofrerd, a tontura ndo o afetard, diz ele, sua fonte
de leite o refrescard, sua pele de leite de abiu o protegera.

Higiira hiki tore tere yusuosapetiha titoanuko tigura hiki, ti piyatiki tore piyati tigura
heaki anoré, atiga hikiku sukuridup# hiki, nukuridapw hiki tidupure yusuawerioko
papeo tiere okobubiro wadapatayukohaki anopere, wadapatamonekohaki hopere,
anopere wadapata tianekoki, anopere wadapata tianekoki, wadapata tianeko
tigura hiki, nopera muré okobubiroti fiasanuka tirikuto yusuaritoko, muaya katiri
opekotoko, ukoritoko niadakuto wada heodtufie fiafie nukohaki tore wadasowe
wada yusuosaki, nopera muré nanaroti hasanuka tirikuto hihaki tere.

Com isso, diz, ele esfria tudo, diz, é assim que ele faz, ele sai, ele sai e chega aqui, e esse
galho que estd balancando na 4gua, diz, que esta em pé, diz, esse galho ele esfria pela fonte
de leite, ele afasta essa doenca, neutraliza e rejeita, empurra para cima, empurra para
baixo, empurra para esse lado, empurra para aquele outro lado, ele diz: essa doenga nunca
o afetard, essa fonte refrescante de leite, sua fonte de vida de leite, fonte de remédio, eles
o protegerao, eles o refrescardo, vocé nunca se sentird mal, assim ele diz.

44 Paulino usa duas formulas em tuyuka: okosaniro, literalmente “circulo de agua”, de “oko”, agua, e “saniro”,
circulo; e orerakope, redemoinho ou “buraco de agua”.

45 O significado das formulas usadas aqui, oko imisa e oko sugoa, que podem ser traduzidas como “cercado
ou barreira de agua” e “peneira de agua”, respectivamente, nao foi claramente elucidado durante a
traducdo, mas parece provavel que elas se refiram a movimentos especificos de agua que se formam em
rios.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Comentarios sobre a traduc¢ao

O texto aqui apresentado é o resultado de um processo colaborativo que ocorreu
ao longo de um ano e envolveu quatro etapas principais. A primeira etapa foi a gravacao
do basere para o primeiro banho do recém-nascido, chamado basekusaro, que foi recitado
por Paulino Ramos, um anciao do povo Tuyuka, pertencente ao sib Mifiodokapuara, que
vive na comunidade de Sdo Pedro (Mépoea), no alto Tiquié. A gravacao foi realizada na
casa de Paulino, na companhia de seu filho, Evaldo, em fevereiro de 2024. Na ocasiao,
Paulino e Evaldo fizeram alguns comentarios sobre os basere. A segunda etapa consistiu
na transcricao da gravacao, que foi feita em Sao Gabriel da Cachoeira com dois moradores
da comunidade Sao Pedro, ambos com mais de 30 anos, Edilson Villegas Ramos, sobrinho
de Paulino, e Marcos Rezende Barbosa, do povo Yebamasa. Apés a transcricao, a terceira
etapa foi a producdo de uma traducdo infralinear tuyuka-portugués, realizada com a
ajuda de Edilson e Marcos, bem como uma tradug¢ao parcial inicial, que pode ser descrita
como didatica, visando sobretudo esclarecer o conteido semantico do basere e formula-lo
em um portugués inteligivel. Durante essas segunda e terceira etapas, Edilson e Marcos

também fizeram comentarios valiosos sobre o 1éxico e os conceitos do basere.

A quarta e Ultima etapa, realizada mais recentemente, foi 0 que poderiamos chamar
de traducao “criativa”, para usar o termo empregado por Cesarino (2008, 2018) em sua
traducdo dos cantos xamanicos Marubo. Esta, feita primeiramente em francés, para depois
voltar para o portugués inicial, se baseou principalmente na tradugdo infralinear, bem
como na traducdo preliminar (didatica) e nos comentarios de meus colaboradores tuyuka.
O objetivo dessa etapa final do trabalho de traducao foi, na medida do possivel, transmitir,
por meio do texto, ndo apenas o contetido semantico do basere, mas também o que torna
essa forma de arte verbal tnica, seu ritmo, prosddia e poética. No ambito do meu trabalho
antropologico, essa ultima etapa foi uma verdadeira revelagdo: pela primeira vez, tive
a sensacao de que realmente entendia o que Paulino estava dizendo no basere, de uma
forma mais profunda, mas também a maneira como ele estava dizendo e a importancia
que essa maneira de dizer tinha na eficacia das palavras. A traducao aqui apresentada é
incompleta, deixando de lado a parte final do basere, no qual o especialista completa a
sequéncia de animais cujas qualidades sdo “injetadas” no bebé. Nesse sentido, a forma
pela qual o basere é apresentado aqui segue a forma “tradicional” de transmissdo desses
conhecimentos, cuja recitacdo é sempre parcial, e cujo aprendizagem se faz em etapas.

Como natradugao de Cesarino dos cantos Marubo (2008, p. 18),a presente traducao
foi feita com o mesmo objetivo, o de encaminhar “as possibilidades de perturba¢do que um

texto amerindio realiza no campo do portugués, tendo em vista sua cadéncia encantatoria,

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

115



116

Emmanuel Rene Richard

sua visualidade e metaforicidade, sua intensidade paralelistica, sua sonoridade circular e
reiterativa, sua extrema condensacao e precisao imagéticas”. Seguindo a abordagem de
Hymes e Tedlock, Cesarino (2008, p. 19) da grande importancia a disposicdo gramatical,
a respiracdo e ao siléncio do discurso narrativo, o que lhe confere uma qualidade poética
e dramatica. A escolha de como dividir o texto em paragrafos foi feita, com a mesma
intencao de Cesarino, de acordo com as pausas e a respiracao do especialista. A prosddia
especifica do texto, que é mais dificil de transcrever, é caracterizada por passagens em
que o especialista acelera, principalmente quando diz as sequéncias de palavras que
descrevem a sequéncia de agdes do especialista, como “proteger”, “repelir”, “neutralizar”, e
em que, na Ultima palavra da sequéncia, a entonacdo é colocada na antepenultima silaba e
a ultima silaba é prolongada.

A tradugdo de termos especificos da linguagem ritual, que estd intimamente ligada
a das narrativas originais, foi um dos maiores desafios da traducdo do basere, o que
ficou evidente no trabalho fundamental dos dois colaboradores Tuyuka que realizaram
0 processo inicial de transcricao e traducdo. Para alguns desses termos, as traducoes
propostas aqui ainda sao imperfeitas, como meus colaboradores admitiram quando nao
possuiam um grau de conhecimento suficiente para explicar a natureza exata de certos
elementos de maneira satisfatéria. Trataremos aqui de alguns dos mais importantes
conceitos que aparecem no basere e que traduzem o pensamento e a pratica do especialista,
sendo também reveladores de aspectos fundamentais da cosmovisdo e da ontologia
indigena.

Logo no comeco do texto, antes do inicio do basere (42 estrofe da apresentacgao feita
por Paulino), podemos notar o uso dos termos baua (nascer) e masdbauari (nascimento
de uma pessoa, de masd “pessoas” e bauare, nascer), que aqui significam nascimento,
mas também correspondem ao conceito de aparicao (bauare) encontrado em narrativas
miticas. No comeco do basere propriamente dito (12 estrofe), ocorre o uso do termo imisa,
um termo da lingua Tuyuka, fundamental no léxico dos basere, que corresponde ao termo
“pari” da lingua geral (nheengatu) usado no vernaculo regional (em portugués) para
designar armadilhas de pesca colocadas em corredeiras (dai o nome de localidades como
Pari-Cachoeira, no alto Tiquié), feitas de varas montadas para formar cercados nos quais
0s peixes entram ao subir o rio e dos quais ndo conseguem sair.

Na 52 estrofe do basere, ocorre o uso de trés conceitos importantes, proprios a
linguagem ritual. Em primeiro lugar, podemos notar o uso do termo besu, que pode
ser traduzido como “flecha” ou “arma”. De acordo com Barreto (2021, pp. 118-119), os
waimahsd podem realizar diferentes tipos de ataque aos humanos por meio de behsu:

elementos (vento, trovao etc.) ou animais. Behsu sdo os instrumentos de ataque e defesa

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

utilizados pelos waimahsd e pelos humanos, por meio da manipulacdo de determinados
objetos e qualidades animais. Trata-se de manipular certos instrumentos a partir dos
elementos que compdem o cosmos e de manipular o potencial de ataques dos animais e

suas ageéncias.

Em segundo lugar, o termo nifia é usado pelo especialista. De acordo com o que
meus interlocutores me explicaram, trata-se de uma palavra especifica da linguagem ritual
para designar a crianca recém-nascida, que difere da palavra usada no idioma comum,
wimagw. Uma explicacao possivel da escolha desse termo é que, no contexto do discurso
basere, o uso dessa féormula indireta serviria para ocultar a identidade do recém-nascido,
o alvo da férmula protetora, dos seres potencialmente agressivos que procuram ataca-lo.

A semelhanc¢a com a palavra “nifio” em espanhol parece evidente.

Em terceiro lugar, ocorre o uso do termo sikii pond, literalmente “filhos (pona)
de um so (sikii)”. Ao usar essa expressdo, o especialista esta se dirigindo aos y#ku#masd,
(literalmente “gente arvore”*®) que aparecem aqui na forma de abelhas que querem atacar
o recém-nascido e seus pais quando eles descem ao rio para o primeiro banho da crianga. O
especialista esta lhes dizendo que, originalmente, os humanos e os yuk#masd eram todos
parentes, que formavam uma Unica e mesma familia, que eram os filhos (pond) de um
unico e mesmo ancestral, o demiurgo que gerou a humanidade primordial, sentado em
seu banco, dai a expressao sika kumuré makard, de sika (um) kumuré (banco) e makard
(pessoas, povo).

Umas das expressdes de mais dificil traducdo foram as que se referem as
substancias usadas pelo especialista para proteger o recém-nascido e seus pais. Por
exemplo, na 62 estrofe do basere, ocorre o uso do termo #kori toko, uma férmula usada
no ritual para invocar o suco doce da fruta. De acordo com Edilson, essa expressao se
refere ao remédio ou suco (#kori) de uma fruta pequena e muito doce (t6kd) chamada
buyuyu. Outra dificuldade surgiu no estagio fundamental do processo que levou ao texto
final, ou seja, a traducao dos verbos que expressam as acdes do especialista. Assim, nesse
basere com vocagdo preventiva e protetora, as agdes de protecao siao combinadas por
meio de diferentes processos: criar uma tela para repelir doengas, fazer “cercas”, aplicar

substancias protetoras no corpo etc. Um outro exemplo dessas agcdes ocorre na 72 estrofe

46 Segundo Rezende (2012, p. 64), diferencia-se, em tuyuka, o termo n#k#rimasu para “ser da floresta” e
yukwmasd para “ser da arvore”. Segundo Barreto (2013, p. 66), os nuhku-mahsd sdo aqueles humanos
invisiveis, que vivem no espaco-floresta, composta, por sua vez, de varios outros espacos, tendo cada
um deles um responsavel. Esses seres sdo, como os wai-mahsd do dominio aquatico, respectivos
donos, responsaveis e proprietarios das residéncias que habitam. Todos os animais que habitam ou
circulam nesses ambientes (macacos, preguica, passaros, insetos arboricolas etc.) estdo sob suas
responsabilidades.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

117



118

Emmanuel Rene Richard

do basere, com o uso da expressao Wada heétunukowi, uma férmula especifica a linguagem
ritual, que corresponde a uma acao de prote¢do, mais especificamente a criagdo de uma
barreira ou tela que repele doengas. Podemos citar também, os verbos bosare e fiadiyore,
que correspondem as a¢des de neutralizar e repelir, e o verbo patune rejeitar, assinalados

no texto por notas de rodapé.

Essasacgoes sdo descritas com muita precisao, o que parece sugerir que o sucesso do
basere depende da precisao técnica com que sdo executadas (ver também Buchillet, 1983,
sobre esse assunto). Essa precisdo ndo esta apenas no tipo de acdo realizada (embrulhar,
criar barreiras etc.), mas também na maneira como é executada (sequéncia de ag¢des,
direcdo para cima ou para baixo, aplicacdo em cada lado do corpo) e nas substancias e
materiais usados. Deve-se observar que Paulino optou por usar a terceira pessoa para
descrever as agoes do especialista: “ele diz, ele faz”, provavelmente porque a enunciagao
do basere é feita para fins pedagdgicos, para transmissdo, mas também, como veremos
através da analise dos evidenciais, como manifestacdo de que a autoria do basere é tanto
de quem o recita como dos antepassados humanos e miticos que o enunciaram antes.
Em um contexto da vida real, de acordo com Buchillet (idem), os especialistas usariam a

» o«

primeira pessoa: “eu digo”, “eu faco” etc.

Como em muitas formas de artes verbais amerindias (veja, por exemplo, Packer
2024*7), muitas vezes é dificil situar quem esta falando e para quem, o que faz a
especificidade de uma enunciacdo em que a multiplicidade de vozes e a multiplicidade
interna de sujeitos sdo apresentadas poeticamente. No caso especifico dos basere, as
palavras de Paulino parecem ser, ao mesmo tempo, as palavras de seus ancestrais, 0s
especialistas rituais que lhe transmitiram esse conhecimento, mas também as palavras
das figuras miticas por tras da “invencao” desses basere, ou até mesmo as palavras dos
animais que, através das palavras de Paulino, emprestardo suas qualidades a crianca
para que seu corpo e sua vitalidade sejam habitados por eles. Por exemplo, em uma das
passagens do basere - ndo traduzida aqui - em que ele evoca a lontra - um animal aquatico
cuja habilidade na agua é emblematica - Paulino acrescentou, em um comentario em
portugués durante a recitagdo do préprio basere, que era “a lontra que estava contando” a
passagem em questdo.

E importante salientar que a linguagem do basere faz uso extensivo de varios tipos
de evidenciais, como no caso de higi, hiyi e hiki, que podem ser traduzidos como “diz ele”,

“dizia-se” e “diz”. Observamos, em particular, o que Barnes (1983) chama de categoria

47 Em sua andlise do canto da Machadinha nos Kraho, o autor (Packer, 2024, p. 9) mostra como este é um
bom exemplo da “instabilidade ou equivocidade referencial do sujeito da enunciagdo” que é “como se
sabe, uma caracteristica marcante dos discursos xamanicos amerindios”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

de evidencial “presumido” passado*® (corresponde aqui a expressao hiyi). O uso desse
tipo especifico de evidencial constituiria - e essa é minha hipotese - uma caracteristica
especificadesse discurso ritual - particularmente quando ele recitado a fim de transmissao
- expressando o fato de que ele se relaciona com um discurso antigo, cuja temporalidade e
autoridade sdo indistintas, o do “mito” - ou melhor das “narrativas dos antigos”, Buku kiti,
expressao que designa na lingua tuyuka as narrativas de origem da humanidade e outras
narrativas que remetem aos saberes sobre os processos e relacdes cosmoldgicas que
regem a vida dos seres humanos e nao-humanos - daf a relevancia do uso do evidencial
marcando um discurso “presumido” ou “relatado”, em que ancestrais e vivos, passado e
presente, se misturam.

Vale acrescentar aqui os comentarios de Marcos, um dos colaboradores do trabalho
de transcricao e traducdo do basere. De acordo com Marcos, ndo é possivel traduzir o
basere literalmente, mas é possivel dar uma ideia geral deste, que é a seguinte: apos o
nascimento do recém-nascido, no caminho até o porto para dar banho no bebé, ha abelhas
que sdo yukumasd, literalmente “gente da floresta”, inimigos dos humanos, e cuja intencao
é atacar o bebé picando seus olhos com o ferrao. Se o basere nao for realizado, o bebé ficara
doente. E por essa razdo que o especialista, durante seu basere, se dirige a essas criaturas
para apazigud-las, para cancelar sua inimizade, para fazé-las entender que os humanos
e essas criaturas sdo descendentes do mesmo ancestral, que ndo sdo inimigos. Marcos
também explica que os basere usam um vocabulario enigmatico para se referir a certas
coisas: o recém-nascido, a primeira menstrua¢do de uma jovem, ndo sao referidos pelos
termos usuais, mas por palavras conhecidas apenas por especialistas ou, pelo menos, por
jovens iniciados (ndo criangas): esse é o caso de nifia, que é usado aqui por Paulino para
se referir ao bebé, em vez do termo usual, wimagu.

Embora autores como Buchillet (1983) tenham apontado que, antes de recitar
um “encantamento”, o especialista cita sistematicamente o episédio mitico do qual ele se
origina, no caso do basere aqui transcrito, Paulino ndo mencionou a narrativa Buku kiti
associada a ele e, por omissdo do antropdélogo, a pergunta ndo lhe foi feita. No entanto,
é possivel apresentar uma hipétese, que precisara ser confirmada. Na versao Desana do
mito da origem e dispersdo dos frutos do palmito pupunha (Bactris gasipaes) transcrita
por Buchillet (1983, p. 179-180), um homem casado com uma mulher waimasa visita seus
sogros que vivem no fundo do rio Umari, nas profundezas da terra. Em uma passagem

da narrativa, o sogro waimasd tenta matar seu genro humano, e este, antes de entrar na

48 De acordo com Vlcek (2016, p. 161), este deve ser “considerado inexistente na lingua como uma
categoria evidencial”. Segundo a autora, isso se deve em parte ao fato os casos em que esses “evidenciais
relatados” aparecem nos dados linguisticos coletados por Vlcek sdo raros, “o que indicaria sua baixa
produtividade na lingua”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

119



120

Emmanuel Rene Richard

agua para se banhar, usa um “encantamento” para colocar uma espécie de cerca na agua
e se transforma em um passaro, pulando na dgua e cantando. Os peixes tentam mordé-lo,
mas, por causa da cerca, sé conseguem morder um pedaco de sua asa (Buchillet, idem).
No basere para o primeiro banho do recém-nascido, transcrito e traduzido aqui, Paulino
invoca uma prote¢do que envolve a pessoa, uma espécie de nacela que garante aintegridade
da pessoa durante o banho. A origem desse basere poderia muito bem estar no episédio
mitico que acaba de ser mencionado, dada a semelhanga entre o procedimento usado pelo
heroi mitico e o do especialista.

Figura 1. O especialista ritual Paulino Ramos (a direita), Tuyuka do sib Mifio, durante um ritual na
casa de danga (basawi) em S3do Pedro, alto Tiquié.

Acervo pessoal.

Basere: definicao e origem

A primeira pergunta que precisa ser feita sobre o basere é sua defini¢do, e com
quais palavras pode ser descrito. De acordo com Capredon (2016, p. 657), no Alto Rio
Negro, o termo se refere a “uma acao ritual com objetivo terapéutico realizada por um

especialista®®”. De acordo com Buchillet (1983, p. 172), o termo desana para o que a autora

49 As citagdes de autores cujo idioma de escrita ndo é o portugués foram traduzidas pelo autor desse
artigo.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

chama de “encantamentos” (incantations) é bayi, e recitar um encantamento é bayiri, que
tem o significado mais geral de “cerimoénia” ou “cura”*°. Na época de sua pesquisa, no
inicio dos anos 1980, os Desana traduziram a recitacdo dessas formulas para o portugués
pelo termo “rezar”, o que, segundo Buchillet, ilustrava a atitude de contemplacdo e
siléncio do kubu (palavra desana para kumu) e enfatizava a natureza sagrada dos “textos”
recitados e sua ligacdo com a palavra dos ancestrais. Atualmente, os termos “benzimento”
e “benzer” sdo mais comumente usados em portugués em todo o Alto Rio Negro para se
referir ao basere e sua pratica. Mas esse termo, assim como a funcao de “benzedor” esta
longe de ser neutro e é rejeitado por autores tukano como Barreto (2021), para quem
essa tradu¢do mobiliza um registro religioso ao mesmo tempo em que atribui a essas
praticas terapéuticas um lugar marginal em relacdo a medicina ocidental, tratando-as
como crencgas ou supersticoes.

Barreto (2021, p. 151) também destaca os perigos epistemolégicos da traducao
do bahsese como “benzimento”, escolha ligada a uma situacdo em que os especialistas
indigenas se autodenominam “pajés”, “curandeiros” ou “xamas”, por influéncia das
traducdes de viajantes, religiosos e até pesquisadores, e exercem suas atividades a
margem da politica oficial de saide. Segundo o autor, isso pode ser explicado por um
contexto historico em que as “instituicdes” das populagdes indigenas do alto Rio Negro,
como a organizacdo social, o sistema de casamento, as praticas de cuidados com o corpo
e as regras de parentesco, foram desestruturadas. Nesse contexto, o autor destaca a
importancia, entre os Tukano, de preservar as praticas de bahsese e de cuidados com o
corpo de acordo com um sistema de conhecimento e a cosmologia, apesar das perdas
associadas ao impacto da pressao colonial e da estigmatizacdo das crencas indigenas, que
foram sistematicamente comparadas a religido ocidental.

No caso dos Tuyuka, o antropdlogo tuyuka Justino Rezende (2021, p. 96) também
mostrou como a presenca dos missionarios catélicos desde os meados do século XX e
a educacdo nos internatos até os anos 1990 resultou em um desinteresse das geragdes
nascidas na segunda metade deste século nos conhecimentos de seus ancestrais e
criou “mais apreco pelos conhecimentos dos ‘brancos™ o que provocou nas geracoes
mais antigas a perda de motivacdo de ensinar os conhecimentos aos seus filhos e netos.
Segundo Rezende, “a influéncia da cultura dos missionarios e da cultura crista atingiu
o cerne das cerimonias rituais dos povos” da regido, porém “os HYtdpinopona (Tuyuka)

do rio Tiquié, ha mais de uma década se dedicam a retomar essa tradi¢cdo, ap6s varias

50 Em Tuyuka, o termo basere também é semanticamente préximo de basa (como em Tukano, bahsese
em relagdo ao termo bahsa), que designa a cerimdnia de danga, enquanto baya designa o mestre de
cerimonias e basegu ou kumu o especialista em basere, como vimos. Mas basa e basere sdo claramente
duas palavras diferentes em Tuyuka e em Tukano (bahsa e bahsese).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

121



122

Emmanuel Rene Richard

décadas de escolarizacdo ocidental ter contribuido para que se deixassem praticar tais
conhecimentos”. A antrop6loga Flora Cabalzar (2010, p. 79) também salientou o fato de
que no contexto da presenca missiondria e da influéncia dos padres, as manifestacdes
culturais mais visiveis como os rituais ditos de Jurupari foram abandonadas, porém os

benzimentos, mais discretos, continuaram de ser praticados. Nas palavras da autora:

Dizem que, com a chamada civilizacdo (basoka sefiore), na chegada dos
padres e da escola, os indios do Rio Negro foram levados a abandonar
exibicdes mais visiveis destes saberes, como as dangas nas malocas,
paramentados com todos os adornos (protecdes da Casas em Festa),
enquanto mantiveram, dentre esse conjunto de procedimentos de
humanizagdo, os mais discretos, como os benzimentos do ciclo de vida
(nominagdo, iniciacdo) e aqueles de descontaminacdo de alimentos)
(Cabalzar, 2010, p. 79).

Einteressantenotarqueemdiversasocasiées,conversandocommeusinterlocutores
Tuyuka e de outros povos (em particular Yebamas3, Bara e Tukano), estes expressaram a
ideia de que os basere eram uma forma de conhecimento de um valor inestimavel, e que
sua desaparicao significaria o fim para as populag¢des indigenas da regiao.

Como podemos superar os erros conceituais associados a essas mas escolhas
de tradugdo, nascidas de uma profunda incompreensao do pensamento e das praticas
amerindias forjadas ao longo da historia colonial e que continuam até hoje? Em uma
etnografia recente das praticas rituais dos Hupd’ah, um povo da familia Nadehup, Ramos
(2022, p. 27) propds de qualificar de “sopro” o bi’id, uma “agao xamanica que envolve a
enunciacdo murmurada de férmulas verbais para a cura e/ou protecao, direcionadas a
objetos e/ou substancias a serem utilizados ou consumidos pela pessoa (ou coletivo) a
ser curada ou protegida”. De acordo com o autor, o uso da palavra “sopro” para traduzir o
conceito Hup de bi’id tem a vantagem de distancia-lo tanto do campo semantico da religiao

(benzimentos) quanto do magico (encantamentos).
ParaBarreto (2021),0sentido e olugar dessas praticas s podem ser compreendidos

se voltarmos as fontes do pensamento e da teoria tukano, observando as trés principais
categorias desse complexo conhecimento: kihti uhkuse (as ditas narrativas “miticas”,
outra categoria a ser desconstruida), bahsese (os “benzimentos”, também uma traducao
inadequada) e bahsamori (os rituais ou cerimonias, também uma categoria aproximada).
Como mostra Barreto (2021, p. 151), essas trés ordens de conhecimento sao a fonte vital
da existéncia, a filosofia, a trindade conceitual conhecida como nirokdhse kahtise — que

parece se aproximar do conceito de keti oka®? destacado por Hugh-Jones (2023) entre os

51 De acordo com Hugh-Jones (2023), o keti oka é o “discurso dos ancidos”, que consiste em discursos

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Barasana - que poderia ser traduzido como “conhecimento vital”, ligado a producao de
individuos e grupos, como veremos na analise dessas artes verbais. Desse ponto de vista, o
autor ressalta a importancia da escolha do termo “medicina indigena” (idem, p. 153) para

se referir aos bahsese.

Kihti uhkuse (“mitos”) e bahsese (“benzimentos”) sao, acima de tudo, os pilares
das teorias tukano orientais sobre o mundo, os seres que o compdem e suas relagoes.
As féormulas bahsese contém informac¢des de natureza classificatoria, taxonomias que
se referem as qualidades e substancias das coisas e das quais o especialista se vale
para desenvolver mecanismos terapéuticos e recursos para se comunicar com o0s
waimahsd>?. Como veremos mais detalhadamente adiante, a teoria tukano do corpo, que
é especificamente amerindia, tem suas raizes no kihti uhkuse e no bahsese, que definem
0 corpo como um microcosmo, uma sintese de qualidades e substancias que compdem o

universo e cujo desequilibrio é responsavel pela doenca (Barreto, 2021, p. 184).

No caso dos Tuyuka, Cabalzar (2010) mostra que os “benzimentos” fazem parte dos
“saberes maiores” (niromakane) que sao relativos ao “manejo da alma” ou da vitalidade
das pessoas. Trata-se, segundo a autora, de uma “nog¢do que abrange o conjunto de saberes
que, ao diferenciar corpos-almas no sentido de humaniza-los, hierarquizam pessoas
segundo ordem de senioridade (irmdos maiores e menores)” (Cabalzar, 2010, p. 79). A
autora (idem) mostra que “a circulacdo de saberes maiores se direciona tanto aos riscos
de alteracdo quanto a fabricacdo do corpo (assim como das linhas agnaticas, das Casas
e da humanidade, no rio Negro)” e que “enquanto saberes maiores circulam (dancando
e cantando, entoando, tendo visdes de caapi, realizando previsdes e prote¢des contra
doencas ou do ciclo de vida), instancia-se ou atualiza-se a condicao humana”. Cabalzar
mostra que os niromakane tém um aspecto linguistico e um aspecto performativo: as
dancgas, cantos, entoa¢des cerimoniais e benzimentos unem os que manifestam este saber

ao mesmo tempo que os diferenciam, “marcam a diferenga e a semelhanca na diferenca,

formais, cang¢des, musica de flauta e as “poderosas formulas verbais ou feiticos [o autor usa spell em
inglés] proferidos pelos kubua (xamas)”. A pronuncia e a ativagdo do keti oka indicam o retorno ritual a
época do mito e ao estado indiferenciado de comunicagio que precedeu a transformagio dos ancestrais
em seres humanos normais, diferenciados por linguagens humanas ordinarias. O keti oka varia de um
grupo Tukano oriental para outro, mas é um dos componentes de uma “lingua franca” ritual que inclui
uma mitologia, arquitetura de maloca, espaco ritual, modos de vestir e ornamentacdo e convengdes
ligadas ao comportamento ritual compartilhado e ao respeito mutuo, formando um “sistema regional
pacifico”, uma homogeneidade cultural que atua como contraponto a diversidade linguistica.

52 Esse termo que significa literalmente “gente-peixe” e designa, segundo Barreto (2013, p. 14) “humanos
invisiveis”, seres que possuem as mesmas qualidades e habilidades dos humanos, incluindo sua
morfologia, mas que ndo sdo visiveis para as pessoas comuns e/ou na vida cotidiana. Visiveis por
xamas ou em sonhos, sdo seres de miultiplas naturezas que podem assumir a forma de animais, pedras
e plantas. Segundo Barreto, podem ser entendidos como a prépria criatividade, manifestando-se por
meio de “sons tecnoldgicos”, musica e luz.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

123



124

Emmanuel Rene Richard

como acontece em Diawi®” (Cabalzar, 2010, p. 91). E interessante notar o fato reportado
por Cabalzar (idem) que segundo o conhecedor tuyuka Guilherme Tenorio, que se refere
ao que foi dito por seu pai, os benzimentos de cura de doencas ndo sdo niromakarie,
diferentemente dos benzimentos relacionados ao ciclo de vida, como o base kusaro

estudado aqui.

L

Figura 2. Oferecimento de caapi durante um ritual em Sao Pedro, alto Tiquié.
Acervo pessoal.

53 Casa de transformacgdo (Pamuri wi) central na narrativa de origem dos povos tukano orientais, na
qual ocorre a diferenciacdo dos povos e das suas linguas, de maneira simultanea a apari¢do do caapi,
também conhecido como ayahuasca (banisteriopsis caapi), ver ilustracdo abaixo. O conhecimento
dos especialistas rituais (kumu, baya) é relacionado ao caapi enquanto fonte de poder e de vida. Este
possibilita que a pessoa se torne mestre das visdes e da comunicagdo interespecifica (ver Cabalzar,
2010, p. 125).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Nos Tuyuka, Cabalzar (2010, p. 94) mostra também que segundo a narrativa de
origem da humanidade, reportada pelo conhecedor Mandu Lima®>*, o demiurgo, Avo do
Universo ajeitou tudo o que existiria com benzimentos da transformacao, criando ou
transformando por meio da fala, do benzimento. E no Lago de Leite, concebido como
“primeira Casa de Transformacao” que o Filho da Cobra de Pedra recebe os objetos
rituais e que, em seguida o Avd da Cobra de Pedra ou “Gente do Universo”, fez aparecer os
benzimentos, cantos e entoagdes, que estao na origem da Gente de Transformacao, do seu
proprio processo de transformacao. Segundo a autora, citando Mandu Lima, a apari¢ao
progressiva dos benzimentos (de protecao e de cura) se faz a medida que a Gente de

Transformacgdo se da conta que ainda ndo existem.

Assim, como Lolli (2014, p. 299) mostra claramente em relacdo as férmulas
terapéuticas dos Yuhupdeh, os mih-dun®® repetem os processos da génese do mundo ndo
como uma simples cdpia de um original supostamente perfeito, mas como uma atualiza¢do
da histéria ontogénica do “benzimento”. A repeticdo ndo é idéntica, mas variavel. Ainda
de acordo com Lolli, essas férmulas sdo atos tecnoldgicos em continuidade com os da
fase ontogénica, ligados ao desenvolvimento de uma técnica mais geral de fazer pessoas,
expressa principalmente de modo artefatual, mas que se desdobra, por um lado, pelo
modo genital de fabricacdo da pessoa, por outro lado pelo surgimento dos ornamentos
e instrumentos do Jurupari e, enfim, pelo desenvolvimento de técnicas como o mih-dun
que visam potencializar a producdo, o desenvolvimento, o crescimento e a proliferacao
coletiva de pessoas. Sdo uma “tecnologia para a multiplicacdo de corpos que transborda

uma distin¢dao entre humanos, animais e objetos” (idem). Nas palavras do autor:

Acionar um benzimento é saber manipular instrumentos de vida e
transformacao, é saber tracar um mapa etolégico dos afetos, é conseguir
conectar os acontecimentos atuais aos processos ontogénicos de
individuacdo, é aprender a atuar em multiplos planos, é passar de uma
metamorfose a outra (Lolli, 2014, p. 300).

Na mesma ordem de ideia, segundo o conhecedor tuyuka Mandu Lima, citado por
Cabalzar (2010, p. 122) os benzedores da maloca “produzem pessoas” (basereti basokati),

no sentido, mais particularmente, que estes especialistas tém um papel chave nos rituais

54 E interessante notar que Mandu Lima, um importante kumu tuyuka, é o principal interlocutor de Flora
Cabalzar, mas também é um dos principais interlocutores de Jodo Paulo Barreto, o que mostra que, no
que diz respeito aos coletivos do alto Tiquié, pelo menos do ponto de vista de conhecimentos como
benzimentos, ndo ha fronteiras herméticas entre os grupos linguisticos, e que ha, em particular, um
intenso didlogo entre os Tuyuka e os Tukano no registro do conhecimento ritual.

55 O autor os define como um género especifico da arte verbal Yuhup: mih dun teg pe sendo traduzido pelo
autor como “benzimentos de cura e protecio”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

125



126 | Emmanuel Rene Richard

coletivos, essenciais para a reproducao dos coletivos humanos e sua ligacdo com os outros
seres do cosmos. Com efeito, segundo Rezende (2021, p. 86), nos Tuyuka, a cerimo6nia
de oferenda de frutas ndo é apenas um evento social, mas uma pratica de didlogo, troca,
reciprocidade, construcao de amizade e respeito com seres do cosmos. Por meio da
atuacdo do kumu, a cerimoénia se torna uma “celebragao do cosmos” (Rezende, 2021, p.
89).

Figura 3. Um especialista ritual Tuyuka do sib Mifio (esquerda), em um dialogo cerimonial com um
especialista ritual Tuyuka do sib Opaya (direita) durante um ritual em Sdo Pedro, alto Tiquié.

Acervo pessoal.

Modo de a¢ao do basere

Nos debrucaremos agora sobre a questido de como os basere funcionam: em
que consiste o processo que os caracteriza? O trecho seguinte, extraido do estudo do
antropologo tuyuka Justino Rezende nos informa sobre o modo de agdo do Kumu tuyuka:

Em todas as ceriménias o Kumu utiliza o gesto de Putipeose (soprar a
forca cerimonial), Putisdse (soprar no interior de um recipiente) na
matéria cerimonial. Pronuncia em voz baixa as férmulas e ativa as palavras
que geram o efeito de protecdo, prevencado, imunizacao e cura. A pessoa
recebe o efeito cerimonial pelo paladar ao beber o mingau, suco, chibé

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

ou cha de plantas, folhas; ao comer o Bia (pimenta), farinha, beiju, peixe,
frutas, insetos; ao comer o patu. [..] A for¢a cerimonial é recebida pelo
olfato: ao cheirar a defumagdo com wete (cera de abelha), sikdta (breu
branco) e upe (breu). O efeito cerimonial chega a pessoa e ao seu interior
por meio do tabaco e de sua fumaca. (Rezende, 2021, p. 80)

A importancia do sopro foi enfatizada por Ramos (2022) que, como vimos acima,
sugere traduzir o termo bi’id, que designa as férmulas terapéuticas do Hupd’ah, pelo
conceito de “sopro” *¢. Em sua etnografia dos rituais de Jurupari®’, Ramos (idem) mostra
que as agencias das flautas, as potencialidades do “sopro vital”, o “corpo” e a “sombra”
sao trabalhados coletivamente, tanto por meio dos “sopros” bi’id dos xamas, realizados
no inicio e no final do ritual, quanto por meio do sopro das flautas. Assim, entre os
Hupd’ah, “a dimensdo xamanica do Jurupari aproxima sopro, respiragdo e som para gerar
paisagens sonoras importantes para a fertilidade, o equilibrio social, a cura, a protegao
e a reciprocidade” e “o sopro das flautas amplifica ou aumenta a poténcia da respiracao
xamanica por meio de uma sonoridade alta e capaz de reverberar por longas distancias”
(Ramos, 2022, p. 4).

Da mesma forma, nos Tuyuka, a ligacdo entre a acdo do Kumu, o poder dos
instrumentos de sopro “sagrados” ou de “Jurupari” - chamados de Masaksra ou Miria em
Tuyuka - e a construc¢do do corpo dos jovens iniciados através do basere e de substancias

nutritivas e rituais foi destacada por Rezende:

Para os meninos, quando eles mudam a voz os Kumua usam para se referir
a passagem da adolescéncia para a fase juvenil. E o momento adequando
para realizar a cerimoOnia para inicia-los para os rituais de Masakura/
Miridpora (flautas cerimoniais). Kumu cria uma conexao de vida humana
a vida dos Masaksra, pois eles sdo seres importantes que emitem sons.
0 félego que um jovem tem no ato de soprar os Masakura é resultado
da evocacgio das forcas do Kumu com a utilizacdo dos: munord (tabaco),
warosoa (carajuru), wai (peixe), waabe (beiju), bia (pimenta), peyuru
(caxiri) e wasori (canicos) (Rezende, 2021, p. 81).

56 Ramos (2022, p. 27) observa que, na lingua Hup, a palavra bi’id refere-se a um tipo especifico de
sopro, distinto de pii hii t (soprar) e mais préximo de hdg-sdk (respirar) e hd wdg (sopro vital). O autor
observa, no entanto, que o uso da palavra sopro em portugués pelos Hupd’ah raramente pode se referir
a agéncia da cura, sendo, na maioria das vezes, sinénimo do termo portugués estrago, utilizado para
designar “a¢des que visam destruir a pessoa ou o coletivo”.

57 Trata-se de um complexo ritual ligado a iniciagdo de jovens rapazes que foi objeto de varios estudos,
incluindo a famosa monografia de Hugh Jones (1979) e andlises posteriores do autor (2001), e ainda é
praticado por alguns povos da regido, incluindo os Tuyuka.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

127



128

Emmanuel Rene Richard

A importancia do sopro, bem como da fumaga do tabaco, também é observada na
descricao de Lolli (2014, p. 293) da pratica de mih-dun (“férmulas de cura e protecao”)
entre os Yuhupdeh: o especialista senta-se em seu banco, acende o cigarro e ingere o
ipadu, e “ap0s ingerir essas substancias, o benzedor passa a assoprar o benzimento — as
vezes junto com a fumaca do tabaco — no objeto entregue, emitindo um som ininteligivel

semelhante a um vagido, enquanto gesticula com um dos bragos”.

Barreto (2021, p. 149) procura mostrar em seu estudo sobre os bahsese, que, assim
comoasditas “narrativas miticas”, sdoumaexpressaodaideiadetransformacao,damutacao
dos seres como uma “filosofia especificamente indigena”: os bahsese, seus principios e seu
modo de acdo destacam o fato de que o corpo tem um “agenciamento” uma capacidade de
transformacdo, que o corpo é uma “dindmica”, estd “em constante transformacao”. Além
disso, Barreto (2021, p. 148) acrescenta que o potencial de transformag¢do do corpo nao
se limita aos demiurgos e especialistas rituais: de acordo com o kumu Durvalino, todos
os seres carregam em si o potencial de transformacdo. A transformacdao dos animais
ocorre durante o periodo de cheia dos rios e da piracema, quando a terra é fertilizada pelo
sangue da lua. Os seres humanos, os animais e os objetos compartilham a técnica de fazer
o corpo por meio da composicdo e da transformacao. E é esse potencial transformador
do corpo - ligado a concepgao do corpo como sujeito a metamorfose, um processo central
na etnografia dos povos amerindios amazonicos e na definicdo de suas cosmologias (ver,
entre outros, Lima, 2005; Taylor e Viveiros de Castro, 2006) - que é ativado na pratica dos
basere, tornando-os “atos tecnoldgicos” (Lolli, 2014, p. 290), muito mais do que férmulas
magicas.

Assim, de acordo com Lolli (idem), a cosmologia das popula¢cdes do alto Rio
Negro, conforme expressa nas narrativas miticas e no discurso terapéutico, destaca a
possibilidade de transformacao dos processos de objetivacdo em subjetivacao e vice-versa,
o que é alcancado por meio do controle tecnolégico do uso dos instrumentos de vida e
transformacao e suas sucessivas metamorfoses. Lolli retoma assim a ideia de Van Velthen
(2003, p. 90) ao sugerir que “a capacidade criativa dos poderosos demiurgos pode ser
apreendida como verdadeiros atos tecnologicos”. Em uma analise semelhante a de Hugh-
Jones (2009), Lolli (ibid) aponta que a metamorfose de ornamentos rituais em corpos de

animais e partes de corpos é possivel porque os objetos sdo pessoas ou partes de pessoas.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras | 129

Figura 4. Ornamentos de danga (coroa de penas, chocalhos), pendurados em um dos esteios da
casa de danga (basawi) em primeiro plano, e bancos tukano, em segundo plano, em Sao Pedro, alto
Tiquié.

Acervo pessoal.

Aideia de Lolli de que a fala terapéutica dos especialistas rituais do alto Rio Negro é
um ato tecnolégico estd em consonancia com a definicdo de Barreto (2021: 88) dos bahsese
como féormulas “terapéuticas” que consistem em uma manipulacdo “metaquimica” das
qualidades das coisas por meio da oralidade para prevenir, proteger e curar as pessoas,
podendo ser realizadas individual e coletivamente. Para concluir essa busca por uma
definicdo do que é - e do que ndo é - esse discurso terapéutico, nem magia nem religido, e
de seu modo de acao, destacaremos aqui a edificante definicdo que Barreto (2021, p. 60)

da do bahsese, nas palavras do autor:

“Uma verdadeira manipulacdo ‘metaquimica’ e ‘metafisica’ das coisas
pelas palavras. Palavras que constroem, palavras que destroem, palavras
que transformam, palavras que organizam ou desorganizam. Dai a
importancia da oralidade para os povos indigenas”.

Comeca entdo ficar claro que o modo de agdo do basere, e mais particularmente dos
basere relativos ao ciclo de vida, tal como o basere kusaro que traduzimos e estudamos

aqui, é caracterizado por um lado, pelo estabelecimento de prote¢des contra a acdo

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



130

Emmanuel Rene Richard

predatdria de seres como os waimasd e os yukumasd, e pelo apaziguamento destes, e por
outro lado por um processo de transformacao da pessoa e de seu corpo por meio de uma
conexdo com principios vitais oriundos do processo de criagdo da humanidade e dos seres
do cosmos, ou seja, uma injecdo de principios vitais que provém de objetos, substancias,
alimentos, qualidades morais e aspectos fisicos de certos seres (animais, plantas), que sao
injetados no corpo da pessoa, por meio da sua alma-nome (yeripond ou baserige wame,

em Tuyuka).

Para melhor entender este processo de constituicdo da pessoa através do basere,
tal como ocorre no basere kusaro, relativo ao primeiro banho no rio do recém-nascido
acompanhado de seus pais, vamos contextualiza-lo, mostrando como ele se insere nos

cuidados ligados ao corpo, a salide e ao crescimento, durante o ciclo de vida da pessoa.

Cuidados relacionados a gestacao, ao nascimento e ao crescimento da crianca

Como mostra Barreto (2021, p. 100), o cuidado com o corpo ligado a procriacao
comeca com restricdbes comportamentais e alimentares para o pai e a mae durante
a gestacao, destinadas a evitar danos ao bebé, cujo corpo é concebido como ligado a
ambos os pais. Os cuidados com o corpo dos pais continuam com dois bahsese apds o
parto, o primeiro para reequilibrar o corpo, o segundo para proteger o corpo de doengas
relacionadas a alimentacgdo, ja que o corpo perdeu sua protecao durante o parto (Barreto,
2021, p. 91). Como mostra o autor (idem, p. 73), quando o bebé nasce, o especialista
recita um bahsese com o objetivo de tornar o territério uma realidade benéfica para a
crianga: um “lugar de leite” (opeké dita pati), um “lugar de mel” (karoké dita pati) e um
“bom lugar para viver” (anuri pati). Como mostra também Hugh-Jones (2023, p. 299), em
relacdo aos Barasana, por meio do “encantamento” dirigido pelo kumu ao recém-nascido

4

e aos pais, a comida é “impregnada com palavras” a partir da respiracdo do kumu e essas
palavras contidas na coca e em outros alimentos sdao comidas e bebidas, assim como a
pintura corporal infundida com palavras é aplicada ao corpo e as palavras sdo presas no
ouvido da crianca por meio de uma penugem invisivel colocada pelo kumu, garantindo
sua capacidade de ouvir e aprender. Isso indica, de acordo com Hugh-Jones (idem), que a
fala - em especial os atos de fala associados ao discurso ritual keti oka citado acima - pode
ser concebida como uma substancia que circula dentro e entre os corpos, e ndo como

propriedade de um grupo®.

58 Hugh-Jones (2023, p. 298) sugere que os “atos de fala”, em particular a recitagdo de mitos, a prontincia
de féormulas, a atribuicdo de nomes e a execugdo de cantos e musica de flauta, sdo atos que “criam,
perpetuam e constituem o grupo”, em vez de grupos de descendentes que possuem idiomas, de modo
que “o grupo e a narrativa sdo uma e a mesma coisa”.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

O antropdlogo tuyuka Justino Rezende também se refere ao trabalho do antropélogo
tukano Jodo Paulo Barreto para descrever a acao do kumu neste momento do ciclo de vida

do recém-nascido e dos seus pais, e as protecoes que ele necessita:

“Na cerimdnia do primeiro banho do recém-nascido com os pais o
Kumu utiliza o fumo/cigarro e os papu-wuase (folha com odor forte
e espumante). O Kumu acalma a ferocidade dos waimasa. Barreto, ].P.
(2018, p. 51), descreve:

Alguns animais perigosos como as ongas e as cobras peconhentas, sao
usados pelos waimahsa para servirem de guardides de suas residéncias,
atacando os intrusos, saqueadores de seu patrimonio ou desobedientes
das regras e etiquetas que exigem o acesso aos seus dominios. Os
waimahsa sdo especialmente atraidos pelo cheiro de sangue menstrual
ou de nascimento de uma crianca. Nesses momentos, as pessoas estao
mais vulneraveis aos seus ataques, que resultam em diversos tipos de
doenca” (Rezende, 2021, p. 79).

A construcao gradual do corpo do bebé pelos pais nos primeiros cinco ou seis
meses de vida é realizada por meio de banhos cedo em agua fria para fortalecer o corpo
do bebé e pela aplicagdo de plantas e substancias animais para adquirir qualidades
especificas (Barreto, pp. 102-103). Entre os seis e os quinze anos de idade, inicia-se uma
fase importante na formacao e aprendizado da crianga, principalmente para futuros
especialistas rituais, e para sua integracdo na vida social. Durante esse periodo, é dada
grande importancia a narracao do kihti para as criancas, para que elas entendam sua

relacdo com o ambiente e com os outros, bem como aos conselhos (idem).

Basere e a construgio do corpo e da pessoa

Como acabamos de ver, em sua andlise dos bahsese, Barreto destaca a importancia
do corpo como “objeto tedrico para os povos do Alto Rio Negro”. Entender a concepgao
de corpo entre os povos do Alto Rio Negro é, portanto, essencial para a compreensao
dessa arte verbal. Assim, segundo o autor, “pensar e teorizar sobre o corpo como objeto
de trabalho a partir de seu sentido para os povos indigenas do Alto Rio Negro traz a tona
a necessidade de identificar como se da a construcdo do saber sobre o corpo e como
este saber implica diretamente na pratica de produg¢do de cuidado do corpo para ter boa
qualidade de vida e cuidado nas relagdes com as coisas do seu entorno”. (Barreto, 2021, p.
150). A andlise de Barreto (idem, p. 64) nos mostra claramente que, para os Tukano - mas
também para os Tuyuka e outros povos Tukano Orientais, Arawak e Nadehup -, o corpo
ndo se reduz a seus aspectos bioldgicos, mas é definido por aspectos cosmopoliticos que
conectam o individuo a uma “teia de relagdes”, a outros seres humanos - como pessoas

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

131



132

Emmanuel Rene Richard

ligadas por relagdes de parentesco, bem como especialistas rituais - e seres nao humanos,

como waimasd, animais, plantas.

No caso dos Tuyuka, Cabalzar também mostra como os benzimentos remetem a
um principio de vitalidade que se transmite através de “linhas que servem como ligacdo
umbilical entre o presente e o passado ancestral” (Cabalzar, 2010, p. 91). Segundo
Cabalzar (idem) o conceito de “categorias indigenas de linhas ou caminhos”, inspirada dos
trabalhos de Hugh-Jones, corresponde a ideia, que caracteriza o pensamento dos povos
do noroeste amazodnico, de que “lingua e linhas remetem ao dmbito da fabricagdo do
corpo, das vitalidades (riquezas materiais e imateriais) que circulam”. Segundo essa visao,
no percurso da transformacao, seres e lugares se relacionam enquanto fontes de vida
(katire) e de poder (waikoari) (Cabalzar, 2010, p. 95) Tanto narrativas de origem quanto
procedimentos de fabricacao do corpo e da humanidade revelam conexdes e desconexdes
entre lugares e seres em termos de fontes de vida e de poder. Segundo as palavras da autora:
“Casas de Transformacao, lugares sagrados, sdo no¢des fundamentais para se pensar as
complexas conexdes (em termos de fonte de vida e poder) entre seres e lugares. Conexoes
e desconexdes que s6 podem ser desvendadas por dentro das narrativas da origem e dos
procedimentos envolvidos na fabricacao do corpo e da humanidade” (Cabalzar, 2010, p.
96).

Durante minha pesquisa entre os Tuyuka, os especialistas rituais, por ocasido das
cerimoOnias, referiram-se repetidamente aos ornamentos rituais, aos pilares da grande
casa basawi, aos cantos e dangas rituais e aos proprios basere como “nossa vida”. Com
efeito, de forma comparavel aos Marubo, para os quais o corpo da pessoa “conjuga ou
melhor, replica o espaco exterior na dimensdo interior”, e onde ha uma noc¢ao de espaco
interior® habitado pelo espirito (“espiritizado”) como maloca (Cesarino, 2008, p. 27), no
caso Tukano oriental parece haver uma replicacdo de principios cosmolégicos - objetos
rituais como instrumentos de vida, as palavras dos basere e narrativas miticas, os lugares
sagrados citados nessas narrativas - nas almas-coracao (heripond em Tukano, yeripond
em tuyuka) das pessoas.

Essa ideia expressa o que é, sem duvida, uma das manifestagdes mais vitais do
basere, que também mostra que o conhecimento e a pratica ritual em questdo nao se
limitam a uma ac¢do terapéutica, mas também sdo constitutivos das pessoas, de suas
vidas e de seus corpos, a saber, o heripord bahsese (tukano) ou yeripond basere (tuyuka),
que poderia ser traduzido como “férmula de incorporacao ou ativacdo da alma do

cora¢do”®. Durante esse basere, o especialista ritual da a crianca um nome que pode ser

59 Shaki, na lingua Marubo, que Cesarino traduz por “oco”.
60 A respeito desse conceito, no caso dos Tukano, ver o artigo recente de Andrello (2025, p.8-9) que

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

descrito como um “nome de alma-cora¢ao” ou “nome vital”, baserige wame em tuyuka
(heripondbahseke wame em tukano), pertencente a um repertério limitado (masculino
ou feminino) herdado de um ancestral patrilinear. Com esse nome, ou melhor, como parte
integrante dele, também é transmitido a crianga o que Barreto (2021, p. 59) descreve como
mahsd kahtiro, que poderia ser traduzido como “principio vital humano”, e que constitui
a “dimensdo metafisica” ligada ao heripord bahsese, “aquilo que qualifica os seres como
sujeitos ou pessoas” e marca a diferenca entre humanos e animais. Como mostra Barreto,
por meio da exegese fornecida por especialistas rituais, um corpo sem heripord baseke
wame é incompleto; ndo esta conectado ao territdrio e a cosmologia do grupo social e ndo
tem a forga bahsese de protecdo e cuidado.

O yeripond basere é, portanto, um processo de construcao da pessoa em conexao
com suas referéncias cosmoldgicas, territorio e organizacdo social. O equilibrio entre o
individuo e o grupo depende de uma teia de relagdes estabelecidas com seres humanos
e ndo humanos. Nesse sentido, os basere ndo se referem apenas a doenca e a saide, ou
melhor, sdo uma pratica que expressa uma visao do corpo e da saude que é inseparavel
das relacdes sociais e cosmologicas. Os basere sdo, portanto, uma das condi¢cdes para a
manutencao do “sistema de consideracoes”®!, para usar o conceito desenvolvido em minha
tese (Richard, 2021a) e em um artigo recente (Richard, 2025) para expressar a teoria de
parentesco Tuyuka.

Como se pode observar na traducao do basere apresentada neste artigo, uma das
expressoes do modo de acao do basere sobre o corpo, sobre o coracdo-alma (yeripond) e
sobre o complexo de principios vitais que o compdem (katise), manifesta-se, tanto entre
os Tuyuka quanto entre os Tukano, na integracdo de qualidades de animais e plantas
com os principios vitais da pessoa, a fim de fortalecé-la e garantir seu crescimento e
vitalidade. Como observa Barreto (2021, p. 56), “o corpo é uma poténcia, pois quando
acionadas as qualidades do waikurd kahtiro [principio vital animal], o corpo fica sob a
qualificacdo daquele animal ou bicho”. O principio waikurd kahtiro esta ligado aos animais
e suas qualidades de resisténcia a doencgas e as qualidades usadas para potencializar o

corpo. Como mostra Barreto (idem), a arte do bahsese consiste, portanto, em conhecer

propds como tradugdo possivel para o termo eheri-pora “filho do sopro” (son of breath) e designa esse
principio como um composto de alma, nome e artefato.

61 A ideia de “consideragdes” vem da expressdo “consideracdes” usada em portugués pelos proprios
Tuyuka para traduzir o conceito Tuyuka de akasuore ou akasuose, um termo que também poderia ser
traduzido, mais literalmente, como “teia de relagdes”. O “sistema de consideragdes”, umaideia que propus
com base nos conceitos expressos pelos meus interlocutores Tuyuka, corresponde sinteticamente a
um sistema conceitual e relacional que engloba a terminologia de parentesco, a onomastica, o sistema
de atitudes, bem como as regras de alianca e precedéncia entre parentes consanguineos e afins (ver
Richard, 2025).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

133



134

Emmanuel Rene Richard

as caracteristicas dos animais e evocar suas qualidades (resisténcia, forca, astucia, cor,
beleza, canto, visdo e audigdo) para “potencializar e proteger o corpo humano”.

Como mostra a andlise de Barreto (2021, pp. 56-58) das narrativas miticas e do
tukano bahsese, a pratica dos bahsese e a ontologia que ela expressa é, portanto, a de uma
constituicao reciproca de corpos humanos, animais e vegetais. As qualidades das plantas
e dos animais sdo mobilizadas pelos bahsese para constituir o corpo da pessoa humana,
enquanto as qualidades animais e vegetais contidas no corpo humano também dao
origem a plantas e animais, como revelam os relatos miticos. Barreto (idem) da exemplos
de histérias miticas em que os corpos (ou sangue) de personagens miticos ddo origem a
peixes, e 0 exemplo de um bahsese destinado a pessoa que vai se alimentar de formigas, em
que sdo evocadas as qualidades do tamandud. Mais adiante, o autor da o exemplo de um
bahsese em que o especialista injeta espinhas de peixe no corpo da crianga para garantir a
forca e a dureza de seus ossos ao longo de sua vida, bem como a longevidade (ibid, p. 132).
De acordo com Barreto (2021, p. 134), a transformacao do corpo envolvida nesse tipo de
bahsese é um processo semelhante a producao e ao cuidado do corpo por meio da pintura
corporal. O autor insiste, no entanto, que esse processo nao significa que a pessoa adote a
perspectiva do “outro”, seja ele animal ou vegetal. O corpo é um produto de transformacado

qualitativa, produzido por meio do bahsese e da pintura corporal.

No basere do primeiro banho dorecém-nascido norio, aquitranscrito, o especialista,
Paulino, invoca as qualidades de varios animais aquaticos: um passaro, um besouro,
diferentes espécies de cobra, diferentes espécies de tartaruga, diferentes espécies de
lontra e ariranha, o jacaré e o boto®, que ele “injeta”, para usar o vocabulario de Barreto,
no recém-nascido, para que, ao se banhar, ele seja dotado da agilidade e da resisténcia

desses animais em relacao ao meio aquatico.

Além de injetar na pessoa qualidades animais ou vegetais, o especialista ritual
realiza basere caracterizados pela acao de purificar os alimentos consumidos pela pessoa
desde o nascimento e as substancias com as quais ela entrard em contato. Trata-se de uma
categoria especifica de basere, a qual Barreto (2021, p. 133) se refere como ba’ase bahse
ekase, e que ele define como um processo de purificacao dos alimentos, de transformacao
do corpo da pessoa, que adquire a resisténcia do corpo de certos animais, e dos alimentos,
que se tornam “superalimentos”. Para realizar esse processo de purificacdo e, pode-se
dizer, de vitalizac¢do, o especialista mobiliza categorias especificas de substancias liquidas
que compdem o corpo e circulam em seu interior, denominadas em tukano opekd e kardko

katise (Barreto, 2021, p. 55). Segundo o autor (idem), opekd e kardko sao palavras que, na

62 Atraducio do basere aqui apresentada, sendo incompleta, apenas apresenta os trés primeiros animais
dessa sequéncia (passaro, besouro e cobra).

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

linguagem dos bahsese, transformam todas as coisas para o bem do corpo, para alcangar
a “proteizacdo” dos alimentos e a fortificacdo do corpo; sdo agentes de transformacao dos
alimentos em substdncias saudaveis para o corpo, livres do perigo de contaminacao e

portadoras de nutricdo e forga.

No basere do primeiro banho do recém-nascido, conforme transcrito e traduzido
aqui, Paulino invoca varios animais para incutir no bebé suas qualidades para o banho
no rio e para resistir aos seus perigos e doencgas, bem como para potencializar e proteger
o corpo do recém-nascido. Isso é feito por meio das substincias de vida (em especial
opekd e ukori tokd, ver a discussdo acima) que ele invoca tanto para protegé-lo de doencas
quanto para “injetar” novas qualidades dos animais mencionados, que serdo adicionadas
aos componentes vitais da crianga, sua “vida” (katiri) e sua “alma-coragao” (yeripond).
Como fica claro no basere em questao, o papel do especialista é atuar como um elo entre a
pessoa, sua alma-coracao (yeripond), seu corpo e os elementos externos: waimasd, insetos,
plantas, animais, bactérias, odores que devem ser removidos e rejeitados ou capturados
e “aplicados” a pessoa. Essas diferentes formas de acdo sdo realizadas gracas a essas
substancias vitais, que purificam e limpam ou, de certa forma, permitem que os principios

e as qualidades animais penetrem no corpo e na alma-coragdo da pessoa.

Consideracgoes finais

Na introdugdo deste artigo, propusemos nos perguntar o que tornava a poética do
basere tao especial. Ao analisar o basere tuyuka aqui transcrito e traduzido, vislumbramos
algumas respostas para essa pergunta. O que caracteriza essa arte verbal acima de tudo
- e, nesse sentido, a aproxima de outras formas de arte verbal especificas dos povos das
terras baixas da América do Sul - é a natureza especifica da fala que ela mobiliza. Como
Buchillet (1983, p. 172) ja demonstrou, a linguagem dos “encantamentos” difere da
linguagem comum pelo fato de ser uma linguagem usada para realizar algo apenas por
meio da enunciacao, em vez de transmitir informacgdes ou expressar pensamentos. Trata-
se, portanto, de uma linguagem essencialmente pragmatica, mas também “uma linguagem
figurativa que usa varios artificios estilisticos que precisam ser aprendidos para entender
o significado do encantamento: metaforas, metonimias, antifrases, inversado de significado
para enganar o oponente”.

Déléage (2012, p. 119) também enfatiza essa especificidade da linguagem dos
cantos das popula¢cdes amerindias da Amazoénia, onde “o método de substituicdo lexical
combinado com uma prosddia rapida e pouco audivel” faz com que sua recitacdo em um

contexto terapéutico, ou seja, na presenca do paciente ndo especializado, seja um “ato

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

135



136

Emmanuel Rene Richard

de fala que envolve todas as dimensdes da comunicacdo, exceto a da decodificacao do
conteudo”. Déléage (idem), citando a andlise dos autores examinados aqui (Buchillet 1983;
Cesarino 2008), também enfatiza que “como resultado, nenhuma transmissdo indireta

pode realmente ocorrer durante esse tipo de ocorréncia mascarada”.

Hugh-Jones (2023, p. 300) também enfatiza esse aspecto do discurso de
“encantamento”, que ele equipara a musica das flautas sagradas de Jurupari: “uma forma
de linguagem sem conteddo semantico ou proposicional imediato”. O autor (idem)
sugere que, nesse tipo de discurso ritual, “a fala é mais eficaz e instrumental” porque
estd “desconectada dos pensamentos do orador”, e que “quanto mais se atribui ao sopro
uma feicdo esotérica, retérica, musical ou visual, mais substancia, vitalidade e forca ele
possui”, concluindo que “os rituais nos quais o kumu e o baya atuam sdo arenas para a
demonstracdo linguistica de almas fortes e vitais”. A analise de Hugh-Jones, que define a
fala ritual como uma substancia que da vida, toca em um ponto importante que caracteriza
a arte verbal do basere aqui estudada e que se encontra na andlise de autores como Lolli
(2014) e Barreto (2021), a saber, a ideia de que o que se tece na pratica dessa fala ritual
¢ da ordem da vitalidade, da construcdo de individuos e coletivos em uma ontologia
marcada pela multiplicidade: as a¢des realizadas nessas artes verbais do alto Rio Negro

visam “compor e recompor a pessoa” (Lolli, 2014, p. 296).

As imagens de “corpos ‘destotalizados’ e ‘desorganizados’ que vagueiam no
mito” sdo mobilizadas em um “trabalho de (re)Jcomposicao da pessoa singular” em que
os “agenciamentos” de “peixes, plantas, instrumentos musicais, etc.” produzem uma
“alteracdo na composicdo da pessoa”, aumentando ou diminuindo sua “poténcia de agir”,
sua “forca de existir” (Lolli, 2014, pp. 297-298). O que essas artes verbais produzem é,
portanto, uma mistura de corpos que compde a pessoa e causa o aumento ou a diminui¢ao
de sua forca de existéncia e que € definida pelo encontro entre corpos, ou “afeccao” (Lolli,
2014, p. 298).

Nesse sentido, a andlise do basere aqui estudado corrobora a abordagem de
Cesarino (2008, p. 10), que se propde a pensar uma reconfiguragdo da ideia do poético por
meio da etnografia, e mostra que, entre os Marubo, a “apreensdo poética” corresponde a
“uma forma de refletir e lidar com a proliferagdo indefinida de pessoas, duplos e espiritos
que constituem a tessitura do seu cosmos”. Como bem demonstra o basere estudado neste
artigo, e em consonancia com o que concluiram autores como Lolli (2014) e Barreto (2021),
esse género de arte verbal especifico das populagcdes do alto Rio Negro pode ser entendido
como uma tecnologia de composicao de pessoas a partir de multiplos elementos (animais,

vegetais) e, dessa forma, vai ao encontro dessa associacdo da poética amerindia com o

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

tema da constituicdo de pessoas e corpos em um processo de transformacdo e diante de
um universo multiplo em que principios de seres heterogéneos se unem para compor

pessoas.

Em vez de ter apenas um efeito direto sobre a pessoa, seu corpo, pensamentos e
emocoes, como € o caso de certas artes verbais amazdnicas, como os anent®® dos povos
Jivaro, parece que o basere age sobre a “teia” ou “tecido” de rela¢des que os ligam ao cosmos,
aos nao humanos em particular (waimasd, animais, plantas). Esses seres compartilhavam
originalmente uma condi¢do de humanidade comum com os humanos, o que implica tanto
sua animosidade em relacdo a eles quanto seu potencial predatorio, e a possibilidade de
uma transferéncia de qualidades, de transformacdo corporal baseada na manipulacao,
integracdo e acoplamento de elementos animais e vegetais com a “alma-coragao”, o
principio vital do “paciente”. A inveja dos waimasd em relagdo aos humanos, ligada ao fato
de que, ao contrario deles, estes ultimos foram transformados em seres humanos reais, é
um dos principais motivos de seus ataques. Mas é também a essa ancestralidade comum, a
essa origem humana compartilhada, que o especialista se refere em seu didlogo com seres
potencialmente agressivos (waimasd, animais; “pequenos animais”) a fim de apazigua-
los: “somos filhos do mesmo ancestral, ndo fique com raiva de nés” é, em esséncia, a ideia
que o especialista comunica aos waimasd e aos animais potencialmente perigosos para o

paciente a fim de acalma-los.

Poroutrolado, essaancestralidade comum pode serreativada de tempos em tempos
pelo especialista, possibilitando que varios animais (passaros, seres aquaticos, insetos) e
suas qualidades fisicas sejam invocados e aplicados ao destinatario. O objetivo do basere
¢ proteger o destinatario, evitando a predacdo, a inveja e a agressao desses seres, ou, ao
contrario, estabelecer uma conexao entre os seres ndo humanos e o destinatario para
que este possa se beneficiar das qualidades desses seres. O basere é tanto uma operacao
cosmopolitica, com o objetivo de influenciar as relagdes entre o individuo e os varios seres

no cosmos, quanto uma operacao “metaquimica”, para usar os termos de Barreto, na qual

63 Essas artes verbais foram estudadas por Taylor, Anne Christine e Ernesto Chau (1983) no caso dos
Achuar e, mais recentemente, por Codja (2019, 2024) no caso dos Wampis. Codja (2024), em sua
analise desses “cantos rituais”, mostra que eles podem ser definidos como uma “técnica da imaginac¢io”
destinada a forjar a sua rede relacional de acordo com o desejo de cada um, por meio de interagdes
silenciosas, por meio do pensamento, que atuam sobre o wakan - uma categoria de percepg¢ao, sede
da subjetividade, memoria que a pessoa constrdi dos outros, semelhante ao conceito de “duplo”
estabelecido em particular por Cesarino no caso dos povos Pano - das pessoas visadas e, portanto,
sobre seus “estados de alma”. Essa defini¢do parece corresponder, em parte, ao modo de ac¢do do basere,
particularmente quando este visa despertar em seres potencialmente agressivos e vingativos, como
os waimasd, uma atitude benevolente em relacdo aos humanos, lembrando-os do vinculo original
de parentesco que os une a eles. A arte do basere (ou bahsese) se distingue, entretanto, por sua a¢ao
“metaquimica” e seu escopo metafisico.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

137



138

Emmanuel Rene Richard

o especialista manipula substancias, qualidades e “partes de seres” para produzir uma

nova composicdo ontoldgica.

A definicao do basere - uma arte verbal de cura, protecdo e garantia do crescimento
de pessoas e coletivos - como uma linguagem desprovida de conteiudo semantico e
desvinculada das palavras do locutor (Hugh-Jones, 2023, p. 300) parece, portanto,
contradizer as definicdes dadas pelos préprios especialistas, bem como por antropélogos
amerindios, das artes dos especialistas rituais (kumu, baya), que sempre extraem suas
atividades rituais do pensamento, da reflexdo e que, além disso, fazem uso de linguagens
(bahsese, cantos e até mesmo musica das flautas) que sdo bem traduziveis em palavras,
como o proprio Hugh-Jones observa®". A natureza abstrata desse chamado “estado pré-
cultural e indiferenciado do mito” (Hugh-Jones, idem) - as cosmologias amerindias nao
expressam, entretanto, que a cultura estd presente desde a criacio do mundo? (ver
Viveiros de Castro, 2018%) - a qual essas artes da linguagem dariam um acesso “esotérico”
parece estar em desacordo com a definigdo dada pelos especialistas e pensadores nativos,
que vinculam essas praticas e esse conhecimento a filosofia e a metafisica, ou mesmo a
medicina, e ndo a magia e a religido.

Nesse sentido, as artes verbais dos povos do alto Rio Negro aqui discutidas seriam
semelhantes ao que Cesarino (2008, p. 14) diz sobre o pensamento expresso na poética
Marubo, como uma “reflexao ativa sobre o tempo e o lugar”, que nao pode ser considerada
abstrata e exige uma analise que ndo é realizada “em condi¢des puras”. Dessa forma, a
reflexdo poética marubo “ndo é apenas um fruto das transformacdes historicas recentes,
mas esta em continuidade com o pano de fundo desenvolvido pela mitologia, atualizada e

alterada pela atividade do xamanismo” (Cesarino, idem).

64 Hugh-Jones (2023, p. 295) ressalta que “no inicio de sua viagem, os ancestrais pré-humanos eram todos
irmdos que falavam a mesma lingua flauta-musical ou flute-lect, a lingua universal de todos os seres
sencientes no inicio dos tempos, quando os humanos e os animais ainda falavam a mesma lingua, sendo
as flautas simultaneamente os animais e os passaros cujos nomes levam hoje”. O autor acrescenta em
uma nota que “os conhecedores podem expressar em palavras as melodias tocadas pelas flautas de
Jurupari”.

65 Viveiros de Castro (2018, p. 257), ao repensar um mito Xokleng analisado por Urban, mostra que a
narrativa é a prova de que, para os Xokleng, é “a cultura que é o dado e a natureza é a construcdo”, o que
é o oposto da conclusio de Urban de que “a criagdo do mundo animal é uma metafora para a criagido da
comunidade” sendo uma tradugio equivocada do pensamento nativo, baseada em uma interpretagdo
simbolista da metafisica primitiva e, portanto, em sua analise antropoldgica, reproduzindo a ideia
inerente a visdo de mundo ocidental, segundo a qual o mundo é dividido em uma natureza dada e uma
cultura construida.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Referéncias

Andrello, Geraldo (2025). Naming people, making bodies: Reflections on Tukano
onomastics. Tipiti: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America,
21 (1), pp- 1-19.

Barreto, Jodo Paulo Lima (2013). Waimahsa: peixes e humanos, um ensaio de Antropologia
Indigena. Dissertacdo de Mestrado, Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

(2021). Kumud na kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e o conhecimento-
prdtico dos especialistas indigenas do Alto Rio Negro, Tese de Doutorado, Universidade
Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

Buchillet, Dominique (1983). Maladie et mémoire des origines chez les Desana du Uaupés
(Brésil), Tese de Doutorado, Université Paris X, Nanterre, Franca.

Cabalzar, Flora Freire Silva Dias (2010). Até Manaus, até Bogotd Os Tuyuka vestem seus
nomes como ornamentos Geragdo e transformagcdo de conhecimentos a partir do alto rio
Tiquié (noroeste Amazoénico). Tese de Doutorado, Universidade de Sdao Paulo (USP), Sao
Paulo.

Capredon, Elise (2016). Les Eglises autonomes : évangélisme, chamanisme et mouvement
indigéne chez les Baniwa de I’Amazonie brésilienne. Tese de Doutorado, Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales (EHESS, Franca) e Universidade do Estado do Rio de Janeiro
(UER], Rio de Janeiro, Brasil).

Cesarino, Pedro de Niemeyer (2008). Oniska - Poética do xamanismo na Amazonia. Sdo
Paulo: Perspectiva; Fapesp.

(2018). Wenia: o surgimento dos antepassados - Leitura e traducdo de um canto
narrativo amerindio (Marubo, Amazonia Ocidental). Estudos de Literatura Brasileira
Contemporanea, 53, pp. 45-99.

Codja, Paul (2019). Le dire et le désir : une ethnographie des usages affectifs et politiques
de la parole chez les Wampis (Amazonie péruvienne). Tese de Doutorado, Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales (EHESS), Paris, Franca.

(2024).Chagrins d’amour et chants rituels. Quelques éléments pour une pragmatique
des interactions imaginées en Amazonie péruvienne. Colloque I'lmaginaire dans la langue,
ethnopoétique et pragmatique des langues rituelles en Amazonie indienne, LAS, College de
France.

Déléage, Pierre (2012). “Transmission et stabilisation des chants rituels.” LHomme, 203-
204, pp.103-137.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

139



140

Emmanuel Rene Richard

Dutra, Israel Fontes (2010). Xamanismo Utdpindpond-Tuyuka. Principios dos rituais de
pajelanga e do ser pajé Tuyuka. Dissertacdo Mestrado, PUC-SP, Sdo Paulo.

Federacdo das Organizacdes Indigenas do Rio Negro (FOIRN).1995-2007. Narradores
Indigenas do Rio Negro (Colegdo, vols. 1-8). Sdo Gabriel da Cachoeira.

Hugh jones, Stephen (1979). The Palm and the Pleiades. Initiation and cosmology in
Northwest Amazonia, Cambridge University Press, Cambridge.

(1994).“Shamans, Prophets, Priests and Pastors”. In Caroline Humphrey and Nicholas
Thomas (eds), Shamanism, History and the State. Ann Arbor: University of Michigan Press,
pp. 32-75.

(2001). “The gender of some Amazonian gifts: an experiment with an experiment”.
In. T. A. Gregor & D. Tuzin (Ed.), Gender in Amazonia and Melanesia: an exploration of the
comparative method (pp. 245-278), University of California Press, Berkeley/Los Angeles/
Londres.

(2009). “The fabricated body: objects and ancestors in northwest Amazonia”. In. F.
Santos Granero (Org.), The occult life of things: native Amazonian theories of materiality
and personhood (pp. 33-59). Tucson: University of Arizona Press.

(2023). “Vaupés multilingualism and the substance of language”, in Tipiti: Journal of
the Society for the Anthropology of Lowland South America, 19 (2), pp. 294-304.

Lima, Tania Stolze (2005). Um peixe olhou para mim: o povo Yudjd e a perspectiva. Sao
Paulo: Editora Unesp.

Lolli, Pedro (2014). Atravessando pessoas no noroeste amazdnico. Mana, 20(2), pp. 281-
305.

Packer, lan (2024). O canto da machadinha: Mito, ritual e histéria em um Género de arte
verbal krah6, Mana, 30 (1), p 1-33.

Ramos, Danilo Paiva (2022). “Caminhos de Bisiw: uma abordagem tensiva da mobilidade
ritual no Jurupari dos Hupd’ah”. Mana, 28(2), pp. 1-31.

Reichel Dolmatoff, Gerhard (1973-1968). Desana. Le symbolisme universel des indiens
Tukano du Vaupés, Gallimard, Paris. Traduzido do espanhol Desana: Simbolismo de los
Indios Tukano del Vaupés. Bogotd, Departamento de Antropologia, Universidad de los
Andes.

Rezende, Justino Sarmento (2021). A festa das frutas uma abordagem antropoldégica das
ceriménias rituais entre os Ytdpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro, Tese de Doutorado,
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



O poder das palavras

Richard, Emmanuel (2021 a). Le systeme des « considérations » chez les Tuyuka du haut
Rio Negro (Brésil-Colombie) : parenté, fétes, genre et onomastique en Amazonie. Tese de
Douorado, Université Paris Nanterre (Franca), Universidade de Sao Paulo (Brasil).

(2021 b). Hiérarchies et considérations chez les Tuyuka du haut Rio Negro : la
question des groupes de descendance (sibs), de leurs classements et de leurs relations.
Revista Hawo, 2 (1), pp- 1-38.

(2025). Tisser ses relations : une réflexion sur la parenté amérindienne a partir du
systeme des considérations (akasuose) chez les Tuyuka (haut Rio Negro). Journal de la
Société des Américanistes, 110(2), pp. 103-133.

Taylor, Anne Christine. Chau, Ernesto (1983). Jivaroan Magical Songs. Amerindia 8, pp. 87-
128.

Taylor Anne-Christine & Viveiros de Castro, Eduardo (2006). Un corps fait de regards, In.
S. Breton (Ed.), Qu’est-ce qu’un corps ? Paris, Flammarion: Musée du Quai Branly.

Van Velthen, Lucia Hussak (2003). A bela é fera: a estética da produgdo e da predagdo entre
os Wayana. Lisboa: Assirio and Alvim.

Viveiros de Castro, Eduardo (2018). A Antropologia Perspectivista e o método da
equivocacdo controlada. Tradugdo de Marcelo Giacomazzi Camargo e Rodrigo Amaro.

Aceno - Revista de Antropologia do Centro-Oeste, 5 (10), pp. 247-264.

Vlcek, Nathalie Pires (2016). Documentacdo linguistica Htapinopona-Tuyuka: aspectos
fonolégicos e morfoldgicos. Tese de Doutorado, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.
Aceito em 15 de julho de 2025.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

141



142

Emmanuel Rene Richard

O poder das palavras: poética de um basere entre os Tuyuka do alto
Uaupés

Resumo

4

O objetivo deste artigo é estudar, sob diferentes angulos, uma forma de arte verbal
especifica das populagdes do noroeste da Amazonia conhecida como basere na lingua
Tuyuka (bahsese, na lingua Tukano). Partiremos da analise de um basere gravado com um
especialista do povo Tuyuka - também conhecido como Utapinopon3, Filhos da Cobra de
Pedra - da comunidade de Sao Pedro (Mdpoea), localizada no alto Tiquié (Brasil), cuja
transcricdo e tradugdo resultaram no texto aqui apresentado. Analisaremos a transcri¢dao
e a traducao do basere propriamente dito, veremos o que define essa forma de arte
verbal, suas origens, sua forma de a¢do, e como ela faz parte de um processo de cuidado
e construcdo do corpo. Analisaremos o que torna especifica a linguagem poética de um
basere e o que isso revela sobre o pensamento e as acdes dos especialistas rituais Tuyuka
e, portanto, sobre a ontologia e cosmologia deste povo amerindio.

Palavras-chave: Artes Verbais Indigenas; Ritual; Alto Rio Negro; Poética da Traducao.

The power of words: poetics of a basere among the Tuyuka of Upper
Uaupés

Abstract

The aim of this paper is to study, from various angles, a form of verbal art specific to
the populations of the Northwestern Amazon, known as basere in Tuyuka (bahsese the
Tukano), based on the analysis of a basere enunciated by a ritual specialist of the Tuyuka
indigenous people - also known as Utapinopond, Descendants of the Stone Anaconda -
from the community of Sdo Pedro (Mépoea), located in the upper Tiquié (Brazil), whose
transcription and translation resulted in the text presented here. We will analyze the
transcription and translation of the basere itself, and we will look at what defines this verbal
art form, its origins, how it is transmitted, how does it act, and how it is part of a process
of care and construction of the body. We will analyze what makes the poetic language of
a basere specific and what this reveals about the thinking and actions of Tuyuka ritual
specialists and, therefore, about the ontology and cosmology of this Amerindian people.

Keywords: Indigenous Verbal Arts; Ritual; Upper Rio Negro; Poetics of Translation.

Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025



