
Sobre o que cantam os Ka'apor?1

André Sanches de Abreu2

Doutorando em Antropologia/Universidade de São Paulo

https://orcid.org/0009-0009-7132-5877 

andre.abreu@usp.br

Introdução

No dia 26 de junho de 2022, pouco mais de três meses depois de ter retornado da 
primeira expedição de trabalho de campo entre os Ka’apor, recebi do meu novo amigo 
Faustino Rossi Ka’apor3 um canto diferente. 

Desde que havia retornado, estabeleci com Rossi uma comunicação via mensagens 
instantâneas. As mensagens por celular marcaram o a minha pesquisa de mestrado, 
iniciada em 2021, um dos momentos mais críticos da pandemia da covid-19 no Brasil (cf. 
Sanches de Abreu, 2024). Para minha alegria e surpresa, depois do trabalho do campo, 
estabeleci uma comunicação diária com muitos Ka’apor à distância, o que me permitiu 
aprender rapidamente o ka’apor. Muitas das mensagens eram de Faustino Rossi Ka’apor, e 
costumavam ser mensagens de áudio com seus cantos. Acompanhados por uma explicação, 
os cantos de Rossi geralmente diziam sobre as aves; percebi depois de algum tempo que 
esse costuma ser o motivo da maioria dos cantos ka’apor.

1	 Agradeço à Carmen Añon Brasolin pela leitura das versões preliminares do artigo, e por me auxiliar a 
montar sua versão final.

2	 Pesquisador do Centro de Estudos Ameríndios (CEstA - USP), trabalha com os Ka’apor desde sua 
pesquisa do mestrado sobre a pajelança. Atualmente se dedica aos estudos das artes verbais ka’apor 
com auxílio FAPESP (2024/05588-0).

3	 Rossi é grande estudioso dos conhecimentos Ka’apor. Ainda na década de 1980 foi escolhido pelos 
missionários do Summer Institute of Linguistics para tarefa de elaborar uma versão do Novo Testamento 
em ka’apor. Hoje, Rossi guarda a preocupação de salvaguardar os conhecimentos ka’apor para os mais 
jovens e é um dos professores mais atuantes na aldeia Axingi renda.

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 53-80.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

54

O canto do dia 26 de junho era diferente. Já havia recebido outros tantos que também 
eram e que haviam sido difundidos pelos missionários do Summer Institute of Linguistics 
(SIL). Os missionários do SIL apropriaram-se da prosódia, dos meslimas e das formas dos 
cantos tradicionais ka’apor, sobre os quais passaram a inserir conteúdos bíblicos4. Recebi 
alguns desses cantos, identificados e discriminados pelo nome tupã jyngariha, ‘cantos de 
tupã’ e interpretados também por Rossi. No termo tupã  jyngariha, jyngar faz a vez do 
verbo ‘cantar’ flexionado em terceira pessoa, o que implica a não inclusão de prefixos 
pessoais. No caso dos ‘cantos de Tupã’ recebe o sufixo nominalizador -ha, conferindo lhe o 
caráter de um substantivo, ‘canto’. É precedido geralmente por um outro substantivo que 
lhe discrimina suas características ou mesmo que lhe atribui um intérprete. ‘Cantos de 
Tupã’ não são cantos entoados por Tupã, maneira pela qual historicamente missionários 
identificaram a figura de Deus entre povos falantes de língua tupi, mas são cantos sobre 
sua vida e seus feitos. Tal forma se repete em outros modos de reconhecer e atribuir cantos. 
No dia 26 de junho de 2022, recebi o que Rossi chamou de ɛdʝɪɛŋ jɨŋaɾiha, um canto que 
ele havia aprendido há muito tempo, nos anos 1980.

Rapidamente percebi que era algum canto ensinado por Etienne Samain, 
antropólogo que além de ter trabalhado junto aos Kamayurá na década de 1980, esteve 
com os Ka’apor e pôde, junto com eles, gravar performances de flauta e de cantos. Na 
mensagem enviada por Rossi ele me dizia que, naquela época, esteve cantando com 
Etienne também, aproximando meu interesse sobre os cantos à curiosidade de Samain. As 
gravações de Samain foram preparadas e incluídas no disco “Kaapor: Cantos e pássaros 
não morrem” (1988), organizado pelo pesquisador. O disco, contudo, não possui nenhum 
registro das canções de Rossi, à época (1981) com 14 anos. 

Encaminhei, com o auxílio do antropólogo e amigo Alessandro Ricardo Campos, 
a interpretação de Rossi a Etienne Samain que ficou profundamente emocionado com o 
registro e buscou, entre o repertório que havia levado à antiga aldeia Gurupiuna, reconhecer 
a canção que cantou a Rossi. Tratava-se de uma canção do cantor francês Hugues Aufray, 
hoje com 95 anos, intitulada Guidez mes pas (guia meus passos). A canção diz sobre o 
caminho terreno do cantor e sua dedicação a Deus com a finalidade de encontrar o amor e 
os céus no dia do juízo final. A interpretação de Rossi, como ele mesmo descreveu, era uma 
tentativa e uma imitação do canto francófono de Etienne. Nela estão presentes muitos 
fonemas que caracterizam o francês falado, inclusive a palavra jour que compõe o primeiro 

4	 Os registros dos cantos missionários do SIL estão disponíveis no acervo da instituição. Nota-se 
processamento de efeitos de áudio para denotar uma realização coletiva. São canções compostas 
e interpretadas por Thomas L. Avery, que também trabalhou com os Mamaindê (1977) na década 
de 1970. Avery também adaptou e ajudou a adaptar hinos cristãos para as línguas  ashaninka, piro, 
wayampi e wounaan, além de conduzir outros estudos na área da etnomusicologia.

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

55

verso da canção (C’est au lever du jour). A performance de Rossi também se caracteriza por 
possuir uma melodia que se assemelha à registrada no fonograma de Aufray, crescendo 
em intensidade e em ascensão melódica a cada parte musical, como na canção original, e 
encerrando-se com uma realização bem próxima do último verso que dá nome a canção, 
<kɪʟ̃ɛ mɛ pa>, (guidez mes pas). Demonstração de uma memória apuradíssima de Rossi, 
já atribuída aos Ka’apor em outras ocasiões (Ribeiro, 1974, p. 33). Acredito que, fora a 
semelhança de forma e sons da interpretação original com a interpretação de Rossi (e 
não sei se por precisão ou por acaso, a interpretação de Rossi está apenas meio tom acima 
da gravação original de Hugues Aufray), ele não estava exatamente preocupado com o 
conteúdo/mensagem da canção, interessando-se sobretudo pelo som do canto em si. 
Este acontecimento, que conto como anedota, motivou minha reflexão sobre os sentidos 
dos termos utilizados pelos Ka’apor em contextos de comunicação, principalmente nas 
comunicações com não-indígenas,  que são fundamentais também para entender algumas 
características dos cantos ka’apor conforme apresento a seguir.

Jyngar, ‘cantar’, não é algo atribuído indistintamente a realizações vocais 
caracterizadas por variações de altura (frequência) sonora que comumente 
reconheceríamos como uma melodia própria de um canto. Não se diz, por exemplo, que 
as aves cantam, embora vocalizem reconhecíveis melodias. Isso indica um possível uso 
restrito do termo para realizações humanas e intenções de cantar. Esta última afirmação 
merece alguma reformulação se pensarmos as origens dos cantos ka’apor, os cantos de 
pajé, os momentos de suscetibilidade e a pajelança, conforme explicarei a seguir. 

Para se referir ao canto das aves, em vez de jyngar, utiliza-se em ka’apor o verbo je’ẽ 
que aponta para o sentido de ‘soar’, mais precisamente ‘vocalizar’ pois assume a realização 
do som e sua fonte vocal/gutural, incluindo-se aí também os assobios. Diferencia-se, 
portanto, de tyapu, verbo que também indica um som ou ruído, como o ruído de um 
gerador a óleo diesel, a qualidade sonora de uma flauta ou de um tambor, de caixas de 
som e de fones de ouvido.

Je’ẽ, assim como o verbo cantar (jyngar) em ka’apor, também pode receber um 
sufixo nominalizador (-ha), e pode ser traduzido como ‘vocalização’, ‘som’ ou até mesmo 
‘idioma’, sendo esta última tradução mais interessante quando a vocalização é atribuída 
a alguém. Assim, se diz da língua portuguesa, karai je’ẽha, do ka’apor, awa je’ẽha, e do 
inglês, amerikan je’ẽha. Quando os ka’apor falam sobre uma ‘pouca vocalização’ ou mesmo 
uma ‘vocalização ruim’, usam o termo je’ẽngai, atribuído aos animais, a algumas aves que 
não cantam como outras, ou mesmo ao jacaré que sequer vocaliza. Je’ẽngai também pode 
ser utilizado para falar de pessoas, principalmente os surdos, mas também aqueles que 

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

56

têm alguma articulação que julgaríamos prejudicada ou deficiente (Godoy, 2020). De 
certa forma, je’ẽ se aproximaria do verbo ‘falar’ em português, mas não parece carregar, a 
princípio, a ideia de uma vocalização com sentido imediato, como a realização de palavras 
ou frases, se não privilegiar o aspecto sonoro da vocalização, i.e., seu som. 

Em contextos de comunicação, como em um diálogo ou uma conversa, o verbo 
mais utilizado é o pandu. Também pode ser traduzido como falar, embora ‘comunicar’ 
pareça uma tradução mais certeira, pois em pandu a ideia de um som associado a um 
sentido é inerente. Pandu pode ser encarado como o termo que evidencia um conjunto de 
significados próprio da comunicação e das línguas. É sobretudo utilizado para se referir 
a contextos humanos de comunicação (e aqui cabem as mesmas ressalvas indicadas 
sobre jyngar, como veremos a seguir), de modo que jamais pode-se dizer sobre um surdo, 
je’ẽngai, que ele não se comunica, pandu ym (Godoy, 2020). Diz-se dos surdos que eles se 
comunicam com as mãos, ipo pe pandu (Godoy, 2020).

Nesse sentido, creio ser possível dizer que a performance musical de Rossi se 
aproxima da intenção do canto (jyngariha) de Samain, por meio da realização sonora, 
(je’ẽha) de Samain, sem, contudo, aproximar-se do conteúdo da canção propriamente, 
algo próximo a panduha. Rossi não sabia me dizer sobre o que tratava o canto de Samain, 
mas sabia cantá-lo em suas outras qualidades, ou seja, sabia reproduzir a sonoridade do 
francês e a variação melódica que caracterizam o canto de Samain.

Pude verificar algo semelhante enquanto cantarolava de memória alguns cantos 
ka’apor na aldeia Paraku’y renda. Sem sequer saber do teor do canto, fui surpreendido com 
a afirmação de Pakuriran Ka’apor sobre já ter aprendido e memorizado os cantos, diferente 
dos jovens ka’apor que sequer arriscavam entoá-los. De fato, poucas vezes vi os jovens 
cantando. Em todas as vezes interpretavam coletivamente os novos cantos criados por 
Valdemar Ka’apor, que são diferentes dos cantos dos antigos5. Costumava acontecer com 
os cantos antigamente que o intérprete e cantor ka’apor mascarasse propositadamente o 
teor do canto, o texto da canção, para que outras pessoas não o aprendessem, utilizando-
se principalmente de um timbre mais gutural, realizado na região posterior da garganta 
e com pouca articulação geral. Apesar disso, nunca ouvi ninguém dizer que os cantores 
de antigamente vocalizavam mal. Tal característica dos cantos é um atributo estético 
valorizado pelo intérprete e reconhecido pelos ouvintes especialistas ou não.

5	 Os cantos de Valdemar Ka’apor foram sonhados algum tempo depois dos Ka’apor expulsarem os 
invasores de suas terras, em meados dos anos 2000. Diferente dos cantos dos antigos, possuem uma 
melodia que se assemelha a cantigas infantis. Trata-se de uma mesma melodia, que se repete em 
outros cantos. Se inicia da quarta nota de uma escala pentatônica maior, ascende uma segunda maior, e 
descende nota por nota até chegar na fundamental da escala, onde repousa.

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

57

Isso me fez acreditar por algum tempo, ouvindo inclusive os mencionados registros 
feitos por Etienne Samain, que alguns cantos antigos não tinham um conteúdo para além da 
sua melodia, algo como as “palavras de música” que os Kĩsēdjē ensinaram a Anthony Seeger 
(Seeger, 2015), ou mesmo semelhante ao já dito sobre os cantos Pankararu (Braunwiser, 
1938 apud Carlini, 1998). Posteriormente, fiz algum registro de cantos com Xupera 
Ka’apor, grande conhecedor dos cantos antigos, e tive a mesma impressão por um breve 
momento. No registro, Xupera canta acompanhado por crianças; trata-se de uma das aulas 
sobre os cantos que Xupera ministra na escola da aldeia, com intuito de ensinar aos jovens 
e crianças os cantos de antigamente e seu modo de cantar. As crianças, contudo, não se 
aproximam, em nenhum aspecto, daquilo que Xupera está cantando. Ao fim, descubro que 
se trata do canto sobre o karara, a ave biguá (Nannopterum brasilianum) e que seu canto, 
assim como os cantos gravados por Etienne Samain, possui um texto. Apesar de conseguir 
me comunicar relativamente bem na língua, e de estar familiarizado com a transcrição em 
texto de registros audiovisuais em ka’apor, não seria possível conhecer o teor da canção 
somente ao ouvi-la. Aproximar-se do texto de alguns cantos só é possível com o auxílio de 
conhecedores do repertório ka’apor que conhecem o canto previamente e o identificam. 
Os textos das canções do disco “Kaapor: cantos e aves não morrem” foram identificados, 
por exemplo, pelo falecido pajé Mati, que auxiliou Gustavo Godoy a transcrevê-los.

Tais episódios me auxiliaram a pensar as distinções entre os verbos de comunicação 
conforme elaborei e descrevi nos parágrafos anteriores. Isto é, não se trata de uma 
distinção explicada a mim pelos próprios Ka’apor. Com ela, contudo, é possível começar 
a se aproximar de uma reflexão ka’apor sobre comunicação e sobre o sentido, mas com 
ressalvas. É realmente tentador achar a frutífera oposição ocidental ‘som versus sentido’ 
entre os termos mais utilizados pelos Ka’apor para denotar modos de comunicação, 
realizações verbais e etc. Mas cada um desses termos parece estar em alguma contiguidade 
com os outros, sem se confundirem entre si. São mais bem definidos caso a caso e, 
sobretudo, a partir das percepções de quem escuta um canto, uma fala ou um som. 

Ouvir um som, uma fala ou uma conversa é também entendê-los. Não à toa, depois 
de me contarem e me ensinarem narrativas, ou mesmo depois de explicações sobre uma 
palavra ou sobre um procedimento, os Ka’apor costumam me inquerir “nde rehendu 
katu?”, ou seja, ‘você ouviu/entendeu bem?’. O verbo hendu aponta para o sentido de ouvir 
e entender, como costuma acontecer com os verbos perceptuais. Sobretudo, e aí há uma 
diferença fundamental, desloca a inteligibilidade que costumaríamos atribuir a uma fala, 
frase ou texto, para as faculdades e as possibilidades sensoriais de quem escuta. É um 
indicador de uma compreensibilidade que reside em quem ouve e, por isso mesmo, pode 
indicar alterações da percepção ordinária, como acontece nas narrativas míticas (Godoy 

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

58

& Sanches de Abreu, 2023), em momentos de suscetibilidade, ou mesmo nas relações 
que o pajé mantém com outros entes e animais a quem chama de afilhados (Sanches de 
Abreu, 2024). É certo que muitos animais vocalizam (je’ẽ) e vocalizam melodicamente 
como cantos. Mas compreender essa vocalização como um canto (jyngariha), ou mesmo 
como uma fala ou conversa (panduha), indica uma mudança sensorial do ouvinte que o 
aproxima de um outro regime de significação. 

Ou seja, é possível dizer que um animal, ave, tatu, o sapo cunauarú (Trachycephalus 
resinifictrix), entre outros, está cantando ou falando, mas isso indica que uma diferença 
segura inicial, que afastava um regime humano de um regime animal, transfigurou-se em 
uma relação possível de inteligibilidade, mesmo que não seja plena de comunicação e mútuo 
entendimento. É aí que reside o perigo de momentos como esse. O controle (ou não) sobre 
uma compreensibilidade pode determinar possibilidades de relações para além do que 
esperaríamos de relações entre humanos. Nelas há o risco de que outros entes, animais, 
e espíritos compreendam aquilo que as pessoas dizem, o que é certamente um risco, mas 
potencialmente algo desejável no caso da pajelança. Por essa razão, em situações de caça, 
é recomendável que se siga um protocolo rígido de comportamento, como não falar para 
a caça, não rir e respeitá-la (pyhu katu) para que a presa não tenha sua atenção capturada 
pelos predadores e partilhe com ele de um sistema análogo de significação, o que instaura 
a vulnerabilidade do caçador e uma crescente suscetibilidade sobre aquilo que configura 
sua própria vitalidade e sua humanidade. Neste mesmo sentido, a comunicação do pajé 
com essa outra humanidade só é possível sem maiores perigos ao valer-se, entre outras 
coisas, do canto. Ao cantar, o pajé também retém a atenção dos entes agressores, mas os 
convence esteticamente a cooperar. O canto de pajé caracteriza-se como uma conversa – 
é por meio dele que faz entender suas intenções e os motivos de conjurar os entes que o 
auxiliarão na pajelança.

As situações que descrevi até aqui parecem indicar uma série de questões não só 
sobre os cantos ka’apor, mas sobre uma concepção ka’apor do sentido. Afinal, há alguma 
outra razão, além de motivos estéticos, para Xupera Ka’apor ‘esconder’ os seus cantos 
enquanto os ensina para os jovens da aldeia? Existe algum outro motivo para os cantores 
que performam como os antigos cantores ka’apor por vezes esconderem o texto de seu 
canto? Todos os cantos entoados com a garganta (xurukwa pe jyngar) possuem um teor 
escondido? Quais são os recursos utilizados pelos cantores, pajés ou não, para capturar ou 
evitar a atenção dos possíveis ouvintes humanos e extra-humanos? Quais cantos podem 
ser cantados sem impedimentos? Quais cantos podem ser perigosos e são restritos?

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

59

Na próxima seção, apresento algumas características dos cantos ka’apor sobre as 
aves, com dois exemplos cantados6 por Faustino Rossi Ka’apor a partir dos quais é possível 
apreender importantes informações sobre as aves e sobre os cantos. Na sequência, trato 
sobre diferentes ocasiões em que ouvi os cantos de pajé: durante a pajelança, à noite; 
e fora de contexto, ao fim da tarde. Os exemplos evidenciam os recursos do pajé para 
invocar e chamar a atenção dos tupiwar¸ seus afilhados na cura de pessoas adoentadas.

As Aves dos cantos

Até aquela ocasião, eu nunca tinha ouvido dizer de se parar apreciando, 
por prazer de enfeite, a vida mera deles pássaros, em seu começar e 
descomeçar dos voos e pousação. Aquilo era para se pegar a espingarda 
e caçar. Mas o Reinaldo gostava: – “É formoso próprio...” – ele me ensinou 
(Rosa, 1956, p. 143).

Falantes de uma língua do tronco linguístico tupi-guarani, os Ka’apor habitam as 
margens da Amazônia oriental, a Terra Indígena Alto Turiaçu, na fronteira do estado do 
Maranhão com o Pará. Trata-se de uma região que congrega características de diferentes 
biomas: a floresta tropical, o cerrado e a caatinga. Embora não faça parte da bacia 
Amazônia, e sim da Bacia do Rio Gurupi, a Amazônia maranhense não se diferencia do 
resto da Amazônia em termos de biodiversidade. Por reunir diferentes características 
ambientais, o Maranhão possui uma das avifaunas mais ricas e diversas do mundo. Na 
porção amazônica, ao menos 503 espécies de aves já foram registradas (Oren & Roma, 
2011).

Os Ka’apor conhecem as aves em complexidades diferentes. Há profundos 
conhecedores e passarinheiros, como Waldemir Ka’apor, que podem indicar nome e 
características de centenas de aves em uma conversa relativamente curta, indicando, 
inclusive, a diferença de sexo de aves que não possuem dimorfismo sexual (como o 
jekere’i, o pavãozinho-do-pará, Eurypyga helias). Há outros cuja atenção é dedicada, 
sem exclusividade, às aves que fornecem as penas utilizadas na confecção dos adornos 
plumários, pelos quais os Ka’apor são mundialmente conhecidos, como pude perceber 
sobre Quintiran Ka’apor. Há ainda conhecimentos que são difundidos e atualizados por 
meio das narrativas míticas, principalmente sobre sarakur (saracura, Aramides cajaneus), 
wakura (bacurau, Nyctidromus albicollis), uyrapuimbor (urubu-rei, Sarcoramphus papa), 
Wyrahu (gavião-real, Harpia harpyja). Existe quem cuida das aves que não foram abatidas 

6	 Todos os cantos utilizados neste artigo fazem parte de um acervo sobre os Ka’apor que se vale do 
método de documentação linguística para sua conformação. O acervo está hospedado no Endangered 
Languages Archive (ELAR), trata-se de um trabalho conjunto com os Ka’apor e com o antropólogo 
Gustavo de Godoy e Silva. Todos os cantos e falas explicativas foram transcritos e traduzidos por mim.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

60

nas caças, ou aqueles que criam os curiós tão presentes na aldeia Xie pihun renda, ela 
mesma com o nome da ave. Existem os pajés que enxergam as aves como pessoas e com 
elas mantêm uma relação de padrinho-afilhado, sendo auxiliado por elas a recuperar a 
vitalidade de alguém doente. Há ainda aqueles que conhecem as puçangas (puhã) feitas 
com partes de aves para melhoria da agilidade, da disposição e da valentia. O conhecimento 
sobre as aves e seus comportamentos também auxilia os guardiões da floresta (ka’a usak 
ha ta) a fazerem a vigilância do território e encontrar ramais de invasores ilegais. São as 
aves que vocalizam na presença de alguém que guiam os guardiões, me contou Iracadju 
Ka’apor. Há ainda um conhecimento comum entre as pessoas sobre a maneira como as aves 
se organizam, sendo divididas entre kapitã, as lideranças, e seus seguidores; ou mesmo 
entre os ‘donos’, ijar, e seus ‘xerimbabos’, numa espécie de outra sociedade humana. Há, 
por fim e sobretudo, o conhecimento sobre as aves que é manifesto por meio dos cantos. 
Todos estes conhecimentos são atravessados uns pelos outros. 

É realmente notória a incidência de cantos sobre aves, o que permite localizar os 
pássaros como assunto preferencial deste tipo de arte verbal entre os Ka’apor. Os cantos 
partilham com as artes plumárias os motivos de sua realização, mas com desdobramentos 
e resultados diferentes.

Há ao menos dois tipos de cantos sobre as aves: ma’ewyra rehe jyngariha (literalmente 
‘canção sobre aves’) e as paje jyngariha, as canções de pajé que, embora restritas ao ritual da 
pajelança, costumam ser dirigidas às aves, como descrevo na próxima seção. As primeiras, 
canções sobre as aves, não tratam sobre as aves com as quais o pajé mantém relação, 
chamadas tupiwar. Os cantos sobre as aves podem ser performados individualmente, em 
duplas ou em grupo. São cantados em primeira pessoa, da perspectiva das aves, ou em 
terceira pessoa, da perspectiva de um espectador/ouvinte. Possuem versos de métrica 
relativamente rígida, permitindo, contudo, variações sobre prosódia e ritmo, mas sem 
distanciar-se de um motivo melódico comum a um conjunto de cantos (com algumas 
exceções que não abordarei aqui). Cada canto reúne de uma só vez as características 
distintivas entre as aves, e as informações cantadas por cada intérprete têm origem na 
observação e na escuta das aves. Em uma elicitação preliminar sobre aves da região, pude 
perceber que a maneira como os Ka’apor conhecem as aves repousa sobretudo na visão e 
na audição. Isto é, quando não são reconhecidas pela sua aparência, são reconhecidas pela 
sua vocalização e vice-versa. Contudo há informações cantadas sobre as aves que estão 
apoiadas no paladar, como o canto da pomba-amargosa, pykahuro (Patagioenas plumbea) 
presente no mito sobre a cauinagem promovida pelo tatu (na ocasião, a ave canta sobre 
o gosto amargo da própria carne, Godoy & Abreu, 2023). Há ainda outras informações 
sobre às aves que remontam a um tempo mítico anterior. O repertório dos cantos constitui 

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

61

uma verdadeira enciclopédia sobre as aves, pois além das características físico-visuais 
e acústico-auditivas, descrevem comportamentos e interações entre os animais, além 
de outros conhecimentos relacionados às aves e que compõem os modos de conhecer 
dos Ka’apor. É o caso por exemplo do canto sobre mytũ wyra (tinguaçu-ferrugem, Attila 
cinnamomeus), cantada por Rossi Faustino Ka’apor em 10 de janeiro de 20237:

Heee 

heeeã Heeeã

Mytũ wyra 

heeeeã

Mytũ wyra 

heeeeã

Sypo ty wyr rehe ihẽ marã we my je’ẽha ke areko 
ã

Heeeeã

sypo ty wyr rehe ihẽ marã we my je’ẽha ke areko 
ã

Heeee Heeeã

Ihẽ awa ha’ã ym 

ame’ẽ te’e ko ihẽ riki

Awa ha’ã ym 

ame’ẽ te’e ko ihẽ riki 

heeeeã

awa ha’ã rahã 

hakehar riki hijar ta

awa ha’ã rahã 

hakehar riki hijar ta

heeee heeeã

a’erehe ta’yn ta ke ihẽ ha’ã ym 

heeeã

a’erehe ta’yn ta ha’ã ym

ame’ẽ te’e ko ihẽ

heeee heeeã8

Heee

Heeeã heeeã

Tinguaçu-ferrugem

heeeeã

Tinguaçu Ferrugem

heeeeã

Sob o cipoal eu tenho uma voz diferente

heeeeã

sob o cipoal eu tenho uma voz diferente

Heeee heeeeã

A mim as pessoas não imitam. 

Assim aqui estou

As pessoas não imitam. 

Assim aqui estou

heeeeã

Se alguém me imitar, 

sua esposa vai abandonar

Se alguém me imitar, 

sua esposa vai abandonar

Heeee heeeeã

Por isso as crianças não me imitam

heeeã

Por isso as crianças não me imitam,

Assim aqui (estou)

Heeee heeeeã

	
7	 Disponível em https://youtu.be/I0hqgOv94W8 último acesso em 14/03/2025. Outros registros 

audiovisuais podem ser escutados no acervo público digital (Godoy & Sanches de Abreu, 2022) 
hospedado pelo Endangered Languages Archive. Disponível em < https://www.elararchive.org/
dk0704>, último acesso em 13/03/2025.

8	  Agradeço a Gustavo Godoy pela revisão das transcrições e traduções que compõem este artigo.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

62

O canto sobre o tinguaçu-ferrugem possui cerca de dois minutos e meio. É o terceiro 
dos cantos sobre essa ave que Rossi me mandou por meio de mensagens instantâneas de 
áudio. Os dois últimos são desenvolvidos a partir de um mesmo motivo melódico, mas 
diferem do primeiro. Ao analisar os cantos de Rossi como um conjunto (por volta de 60 
cantos sobre aves diferentes que já pude ouvir), é possível notar seu desenvolvimento 
formular a partir de motivos melódicos. É dizer, possuem uma realização de repente, 
assumindo um caráter de improvisação que têm como base uma mesma melodia a partir 
da qual será adicionado o teor da canção. Poderíamos chamar de um modelo gerativo a 
partir de uma estrutura melódica. Além disso, há elementos no texto e versos das canções 
que se repetem, com pequenas alterações, e por isso formam uma espécie de jogo de 
traços distintivos entre as aves. Ao menos duas dessas características são elencadas por 
canto. No canto de mytũ wyra, a primeira característica apresentada é a vocalização da ave, 
mas indiretamente. Está presente no verso que indica o lugar em que tinguaçu-ferrugem 
vocaliza de forma marcante (Sypo ty wyr rehe ihẽ marã we my je’ẽha ke areko ã – Sob o 
cipoal eu tenho uma voz diferente). A estrutura deste verso se repete em outros cantos de 
Rossi, mas também de outros cantores ka’apor, e indica algumas condições que privilegiam 
o aparecimento e a vocalização da ave, como momentos do dia ou do ano, ou mesmo 
alguns locais, como árvores, palmeiras, beiras de rios e igarapés, etc. Contudo, não há uma 
menção direta à própria vocalização, ou mesmo sua inclusão no canto de Rossi, coisa que 
acontece em outros cantos, como o canto sobre saracura-três-potes que apresentarei a 
seguir. O motivo da omissão da vocalização é justificado nos versos seguintes: não se deve 
imitar o canto do tinguaçu-ferrugem, aquele que o imitar perderá seu marido ou esposa; 
esta é a segunda característica da ave descrita na canção.

Não foi Rossi quem me contou como os karai ta, os não indígenas, costumam chamar 
o mytũ wyra na região. Quem identificou a ave foi Waldemir Ka’apor a partir do material 
de elicitação que preparei, com registros audiovisuais da ave (outros ka’apor também a 
identificam como bicudo-encarnado, Periporphyrus erythromelas). Com receio de imitar 
a ave, alguns meses depois, perguntei para Rossi, afinal, por qual motivo a imitação da 
vocalização do tinguaçu-ferrugem levaria à separação de casais. Reproduzo a seguir a 
transcrição da resposta que Rossi Faustino Ka’apor me forneceu no dia 23 de abril de 
2024. Nota-se que os verbos je’ẽ e pandu aparecem de modo semelhante ao que descrevi 
na introdução do artigo. Rossi diz que na vocalização (je’ẽ, linhas 6, 13 e 14) está contida 
a fala (panduha, linha 12):

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

63

Rossi (1) Ma’e*  mytũ wyra aja-’ẽ ma’e*
HES9 Tinguaçu-ferrugem ANA-NMLZ HES

‘é....  Tinguaçu-ferrugem é esse é...’10

(2) A’e ∅-je’ẽ i-xo
3 3-vocalizar 3-estar

‘Ele está vocalizando’

(3) mokõi a’e sawa’e ko pi’a me’ẽ
dois 3 homem DEI ovo-NMLZ

‘São dois: um macho e uma fêmea’

(4) pe o-ho y mytũ wyra o-ho y
então 3-ir PERF Tinguaçu-ferrugem 3-ir PERF

‘Então vai, o tinguaçu-ferrugem vai’

(5) Xupe koty pe ∅-pukwái xe i-pe
depois disso então 3-chamar DEI 3-DAT

‘depois disso então lá ele chama [pelo outro]’

(6) “e-jur tĩ”      “e-jur tĩ” ∅-je’ẽ i-pe
IMP-vir também IMP-vir também 3-falar 3-DAT

‘“Venha também”  “Venha também” vocaliza pra ele’

(7)  a’erehe sa’e     “e-jur tĩ”
por isso VOC IMP-vir também

‘é por isso, meu caro  “Venha também”’

(8) Mytũ wyra aja te’e       ã ma’e*
Tinguaçu-ferrugem ANA mesmo ? HES

‘Tinguaçu-ferrugem é assim mesmo  é...’

(9) h-akehar ke ∅-hijar aja ∅-saka
3-esposa AFT 3-separar-se ANA 3-parecer

 ‘[de] sua esposa se separa, assim parece’

9	 Utilizo notação da glosa, morfema a morfema, seguindo a convenção de Leipzig. Indico o significado 
das abreviações para auxiliar o leitor: HES - hesitação; ANA – anáfora; NMLZ - nominalizador; PERF – 
perfectivo; DEI – dêitico (este/aqui); DAT - dativo; IMP – imperativo; VOC – vocativo; AFT - afetação; 
PROSP – prospectivo; NEG - negação; FUT – futuro; IPFV – Imperfectivo; INTRS – Intrasitivizador; 
INTENS – intensificador; HSY – Epistêmico (diz que).

10	 Utilizo ao longo do texto as aspas simples para indicar tradução livre e glosas a partir do ka’apor. Aspas 
duplas são utilizadas para citações, nomes de obras como discos e livros.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

64

(10) pi’a’-ẽ ngi ∅-hijar a’erehe ∅-pukwái i-xo
ovo-NMLZ A partir de 3-separar-se por isso 3-chamar 3-está

‘Da fêmea se separa, por isso a chama’

(11) “e-jur tĩ”
IMP-vir também

‘“venha também”’

(12) “e-jur tĩ” aja ∅-pandu-ha i-xo, sa’e
IMP-vir também ANA 3-falar-NMLZ 3-estar VOC

‘“Venha também” assim está a fala, meu caro’

(13) Apo ∅-je’ẽ-ha ihẽ a-pyhyk ta kỹ sa’e
Agora 3-vocalizar-NMLZ 1.sg 1.sg-pegar FUT PROSP VOC

'Agora a vocalização dele eu vou tentar pegar' 

(14) arahã nde pe ihẽ a-mondo ta ∅-je’ẽha
Nesse momento 2.sg DAT 1.sg 1.sg-mandar FUT 3-vocalizar-NMLZ

'assim eu mando para você a vocalização' 

O risco de imitar a vocalização do tinguaçu-ferrugem está, por extensão, em 
reproduzir também o seu comportamento. Diz-se que tinguaçu-ferrugem costuma viver em 
pares, mas que não repousa em galhos junto ao parceiro, distanciando-se sucessivas vezes 
ao vocalizar. Imitar a vocalização de tinguaçu-ferrugem faz estreitar a diferença entre os 
comportamentos dos Ka’apor e das aves. A explicação de Rossi reproduz a vocalização da 
ave, revelando o seu teor e mensagem, o que não configura necessariamente uma imitação 
(uma imitação seria a reprodução, por meio de assobios, por exemplo, da vocalização 
da ave). A vocalização de tinguaçu-ferrugem assemelha-se à melodia dos chamados à 
distância em ka’apor, cujo teor pode ser “ejur tĩ”, conforme explica Rossi, ou “pahar ejur”, 
‘venha logo’. Em geral sua melodia estrutura-se por uma repetição inicial de uma única 
nota que descende sem altura definida ao fim da frase, numa espécie de glissando. Não se 
trata de uma correspondência entre a vocalização da ave e o sistema fonético ka’apor que 
faz emergir ou sugerir uma frase ou sentença. Contudo, a fala está lá na vocalização, como 
afirma Rossi na linha 12.  

No dia 19 de janeiro de 2025, perguntei a Rossi em que ocasião as pessoas costumam 
cantar. Eu presenciei cantorias durante as pajelanças, em apresentações públicas, recepção 
de visitantes, durante a cerimônia do cauim e, claro, em resposta aos meus pedidos para 
ouvir os cantos. As canções sobre os pássaros não parecem ter um protocolo ou ocasiões 

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

65

preferenciais para serem executadas11. Talvez por essa razão minha pergunta tenha sido 
mal compreendida (além de talvez mal formulada). O que me respondeu Rossi foi que as 
pessoas cantam quando elas sabem sobre as aves. Na sequência de sua resposta me enviou 
um dos cantos mais longos que já ouvi sobre sarakur, a saracura-três-potes (Aramides 
cajaneus).

A melodia do canto, como costuma acontecer com os cantos de Rossi, e como pude 
ouvir de outros cantos de outros intérpretes Ka’apor, é intercalado por um bordão cantado 
geralmente com “heeeee heeeee”. Não possui, até onde me foi explicado, um sentido 
direto associado, senão o de estabelecer para o intérprete e audiência o centro ao redor 
do qual o canto variará em altura para depois voltar ao ponto de partida. Essa variação, a 
partir de uma nota, e a maneira como o intérprete a conduz, também caracterizam uma 
boa realização do canto. Como me informou Iracadju Ka’apor, um bom canto é aquele 
que faz voltas (jyngariha jere katu). No primeiro registro que pude fazer com Rossi, ele 
mesmo fez questão de escrever seus cantos em seu caderno. Quando o questionei sobre 
o que estava escrevendo, me respondeu que estava escrevendo “heee heee”. A situação 
já indicava a importância do recurso para os cantos ka’apor, algo que pude perceber em 
maior profundidade dois anos depois, em conversas com Valdemar Ka’apor, responsável 
pelo surgimento dos novos cantos entoados em reuniões, festas e recepções. Após uma 
sessão para registro dos seus cantos, Valdemar me procurou um tanto agoniado, pedindo 
para que refizéssemos tudo, pois ele mesmo havia esquecido de cantar o “heee heee”. Para 
me explicar sua importância, Valdemar me disse que o “heeee” é como o instrumento 
baixo em uma música. Trata-se de seu esteio (jyngariha mupytaha, literalmente ‘o que faz 
o canto ficar’). 

Há ao menos três momentos da canção de saracura12. O primeiro deles se inicia, 
como a canção sobre tinguaçu-ferrugem, em primeira pessoa e reúne características sobre 
os hábitos da ave.

11	 Como indicado, há aqueles que os aprendem nas aulas da escola; os cantos novos, que foram criados por 
Valdemar, foram aprendidos em sonhos. Sobre tais canto eu não trato neste artigo. Há ainda indícios de 
uma transmissão geracional dos cantos, de avó materna para netas. Contudo, este tema ainda merece 
melhor investigação. Sobre a transmissão dos cantos de pajé, trato melhor na próxima seção.

12	 Disponível em < https://youtu.be/NN8bStE3RHs> último acesso em 14/03/2025.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

66

heeee heeeeã
Sarakur Ihẽ
Sarakur ihẽ ã
pituniwe je’ẽ~je’ẽ katu my a’ã my heeeeã
pituniwe je’ẽ~je’ẽ katu my a’ã my heeeeã
heeeeã
Sarakur ihẽ ã
Sarakur ihẽ ã
ka’aruk koty marã we my je’ẽha ke areko naje ã 
heeee ã
ka’aruk koty marã we my je’ẽha ke areko naje ã 
heeee heeee ã
ypa keruhũ rymy’y rupi awata~wata katu my a’ã ihẽ ã
heeeeee ã
ypa keruhũ rymy’y rupi marã my je’ẽha ke areko naje ã

heeee heeeeã
sarakur ke ko ihẽ riki ã
Sarakur ke ko ihẽ riki ã
heeee heeeeã
Wasai pyta te’e ihẽ pi’a wyr ihẽ amupororok katu my 
heeeeã heeeeã
Wasai pyta ame’ẽ te’e ihẽ pi’a wyr ke ihẽ amupororok 
katu my 
heeeã
heeee heeeeã
Sarakur ke ko ihẽ riki ã
Sarakur ke ko ihẽ riki ã 
heeeeã
ypa’ũ pe te’e ihẽ pi’a ke haity katu heeee ã
heeeeeã
ypa’ũ pe te’e ihẽ pi’a wyr ke aker katu my 
heeee ã heeee heeeeã
sarakur ke ã
sarakur ihẽẽ

Heeee heeeeã
Saracura sou eu
Saracura sou eu
Na aurora eu canto-canto
Na aurora eu canto-canto
heeeeã
Saracura sou eu
Saracura sou eu
Ao entardecer eu tenho uma voz diferente, sou eu
heeeeã
Ao entardecer eu tenho uma voz diferente, sou eu
heeee heeeeã
Ao longo da margem do grande lago eu caminho
Heeeeeeã
Ao longo da margem do grande lago tenho uma 
voz diferente, sou eu
Heeee heeeã
Saracura aqui estou
Saracura aqui estou
Heeee heeeeã
Sob o açaizeiro eu choco meus ovos
Heeee heeeeã
Sob o açaizeiro eu choco meus ovos

Heeeã
Heeeee heeeeã
Saracura aqui estou 
Saracura aqui estou
Heeeã
Numa ilha está meus ovos e meu ninho
Heeeeeã
Numa ilha eu durmo sobre meus ovos
Heeeeã heeee heeeeã
Saracura
Saracura sou 

Mais do que os outros cantos, esta performance de Rossi reúne o máximo de 
conhecimento sobre a saracura que pôde colocar em um mesmo canto naquele momento. 
A saracura-três-potes é uma ave que vocaliza sempre ao amanhecer e ao entardecer. 
Costuma andar em beiras de rios, lagos e mangues em busca de alimento, e se esconde em 
vegetação mais densa durante o resto o dia. O canto também diz sobre a presença do seu 

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

67

ninho em regiões secas de corpos d’água, com a informação adicional e precisa de que os 
ovos ficam escondidos sob o mesmo material do ninho.

A segunda parte da canção difere da maioria dos cantos de Rossi. Trata-se da 
inclusão no canto de passagens de narrativas míticas, da época em que Sarakur, na forma 
de gente, convivia com o demiurgo Mair13. Saracura nas narrativas faz a vez de trickster, 
enganador e antagonista de Mair:

heeeeã                                                                                                                   heeeeã
awa ke te’e tipe ko ihẽ kwe tĩ ja                                                                      como pessoa, em vão, eu era
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
awa ke te’e tipe ko ihẽ kwe ihẽ ã heeee ã                                                     como gente, em vão, eu era
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
Sarakur ihẽẽ ã                                                                                                     saracura sou eu
sarakur ke                                                                                                            saracura
eeeeã                                                                                                                     eeeeã
Mair ma’e Mair ma’e ke ihẽ ke amumba~mumba hũ ke kweeee ã       com todas as coisas de Mair eu acabei
heeeeeã                                                                                                                 heeeeã
ame’ẽ ja riki ihẽ ajukwa y ihẽ kwe tĩ heeee ã                                              desse jeito eu matei 
awa ke te’e pe ko ke ihẽ ã heeee ã                                                                  como gente, em vão, eu era
xe mo ke ihẽ ke ajukwa ajukwa Mair tamũi rymba ke kwe ã                 lá alguns matei, os xerimbabos de Mair
heeeeã                                                                                                                   heeeã
Mair tamũi ma’e my ke upa katu tĩ ihẽ ajukwa                                         as coisas do velho Mair todas eu matei
ame’ẽ ke ã                                                                                                            desse jeito
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
EE Mair Tamũi ihẽ ke rehe parahy                                                                o velho Mair se enraiveceu comigo
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
heeeeã                                                                                                                   heeeã
Awa ke te’e pe ko ihẽ ã                                                                                      eu sou gente
heeeeã                                                                                                                   heeeã
heeeã                                                                                                                     heeeã
EE Mair tamũi wyrara ke ihẽ akã rehe muĩ ke                                           o velho Mair, em minha cabeça colocou
                                                                                                                                um cocar
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
Mair tamũi ihẽ rakã wyrara ke muĩ je kwe ã                                              o velho Mair, em minha cabeça colocou 
                                                                                                                                um cocar, se diz
heeee heeeee                                                                                                        heeeee heeeee
Tarapái’y tatampũi ke muĩ ihẽ rehe ã                                                           com brasas de jatobá colocou em mim
heeeeã                                                                                                                   heeeeã
tarapái’y tatampũi ke wyrara rehe muĩ ã                                                    brasas de jatobá, no cocar colocou

13	 Episódios das narrativas de Mair e Sarakur podem serm conferidas em Ribeiro, 2008; Garcés, 2011. 

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

68

heeee heeee ã
ame’ẽ ke ihẽ akã rehe a’e muĩ rahã my
heeeeeã
ywytu rape koty ajã aho rahã tata hendy hũ oho ã
heeee heeeã
i akã ke opok oho haku hã opok oho ã
heeeeã
yyyy y riki koty rehe ihẽ ke ajã aho ke ã
heeeeã
yyy yy koty te’e ihẽ ke ajã aho heee ã
heeeeeã
pe Mair tamũi ihẽ pe pandu ke ã
heeeeã
sarakur wã te’e ke te aja ihẽ pe kwe ã
heeeeã
a’e rehe sarakur te’e 
ko ihẽ ke axo 
heeeeã
heeeeã
a’erehe sarakur te’e ihẽ ã axo heeeã

heeee heeeeã
quando colocou em minha cabeça
heeeeã
quando na direção do vento eu corri, o fogo se alastrou
heeeee heeeeã
sua cabeça espocou com o calor
heeeeã
em direção ao rio eu fui correndo
heeeeã
em direção ao rio eu corri
heeeeã
então o velho Mair me disse
heeeã
será saracura mesmo, assim disse
heeeeã
por isso sou saracura 
aqui estou
heeeeã
heeeeã
por isso saracura sou

A história de Saracura e Mair faz parte do ciclo de narrativas sobre a época em que 
Mair estava na terra. Saracura tinha forma de gente, como Mair, e se interessava pelas 
suas coisas com inveja. Apenas com seu olhar, Saracura estragava as ferramentas que 
trabalhavam sozinhas para Mair. Os feitos de Saracura vão gradativamente estragando 
as coisas de Mair, o que o enraivece. Por fim, Saracura mata os xerimbabos de Mair, 
identificados como ximbo jar, o dono do timbó, kunami jar, o dono do Cunambi, e tejahu jar, 
o dono dos queixadas (Tayassu pecari), todos eles chamados nas narrativas de xerimbabos 
de Mair. Para se vingar, Mair presenteia Saracura com um cocar feito de brasas de jatobá 
e incita Saracura a correr. O vento atiça as brasas e acende o fogo no cocar. Com o calor a 
cabeça de Saracura estoura. Ao fim, Mair anuncia o destino de Saracura como ave.

O terceiro momento do canto retoma a descrição de saracura enquanto ave. Aqui 
estão presentes mais informações sobre o local e o momento em que costuma vocalizar. 
Rossi inclui em seu canto a vocalização da ave e faz uma menção ao warumã (Ischinosiphon 
koern), e a um dos alimentos de Saracura, a casca da mandioca (descartada durante a 
preparação da farinha).

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

69

heeee heeee ã
ka’aruk oho rahã y pe aje’ẽ katu my ja ã ihẽ
heeee heeeeã
ka’aruk koty ihẽ aje’ẽ katu myja a my ihẽ ã
heeeee heeeeã
SARAKUR SARAKUR
SARAKUR KOKOKOKO 
SARAKUR KOKOKOKO
aja je’ẽha ame’ẽ ke areko naje ã
heee heeeã 
aja je’ẽha ame’ẽ ke areko naje ã
heeeee heeeã
mandi’ok pirer ke te’e ihẽẽ a’u katu axo y
heeeee heeeeã
mandi’ok pirer te’e ihẽ a’u katu my ihẽ ã
heeeee heeeeã
sarakur ke ko ihẽ riki ã
heeeeã
Sarakur ke ko ihẽ riki ã 
Heeeeã
Warumã ty keruhũ wyr rupi aja ajamu katu myja 
ã my naje ã
Warumã te keruhũ rupi ajamu~jamu katu my ja 
ã my ihẽ
heeee heeeã

heeee heeeã
ao entardecer pelo rio eu vocalizo
heeee heeeeã
ao entardecer eu vocalizo
heeee heeeã
SARAKUR SARAKUR
SARAKUR KOKOKOKO
SARAKUR KOKOKOKO
assim é minha voz, sou eu
heeee heeeã
assim é a minha voz, sou eu
heeee heeeã
casca de mandioca eu costumo comer
heeee heeeã
casca de mandioca eu costumo comer, eu
heeee heeeã
saracura sou
heeeeã
saracura aqui sou
heeeeã
sob o guarumãzal assim eu costumo gemer, assim 
eu, se diz
pelo gurumãzal eu costumo geme-gemer, assim eu

heeee heeeeã

O motivo melódico do canto sobre saracura é o mesmo do canto de tinguaçu-
ferrugem. Inicia-se com a nota central, descende uma quarta justa e ascende uma quinta 
justa a partir da nota central. Depois desce uma terça maior, chegando à terça menor da 
nota central, quando finalmente retorna novamente à nota central. Esta estrutura se repete 
com algumas variações, podendo conter melismas que variam em segundas descendentes 
(maiores ou menores) ou variando nas repetições e rítmicas que acompanham a prosódia 
improvisada. A longa canção de Rossi sugere que, além de ser uma espécie de guia mental 
e recurso mnemônico para recuperação de informações sobre as aves, a realização das 
canções sobre as aves pode ser encarada como um jogo verbal. O que interessa é saber as 
características das aves e fazê-las rodar dentro de estruturas melódicas.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

70

As Aves dos cantos do pajé 

Os cantos de pajé são direcionados às aves com certa regularidade. Diferente das 
canções sobre as aves que tratei na seção anterior, as canções de pajé são perigosas, pois 
são como chamados que imediatamente capturam a atenção dessas aves. Em nenhum 
momento os cantos de pajé podem ser entoados sem motivo, durante o dia, ou por apenas 
uma pessoa, de modo que durante a pajelança o pajé, sua esposa e audiência costumam 
cantarolar a mesma canção. Cantarolar, pois, como as canções sobre as aves, os cantos de 
pajé também são realizações improvisadas a partir de um motivo melódico, este último 
associado diretamente a uma classe de tupiwar. O pajé mantém relações com os tupiwar, 
entes que costumam ser chamados nos estudos especializados sobre xamanismo e pajelança 
de ‘espíritos auxiliares’, mas que são chamados pelo pajé ka’apor de ‘afilhados’ (ta’yr anga). 
Por essa razão utilizarei a tradução ‘afilhados auxiliares’. Os afilhados auxiliares, tupiwar, 
são costumeiramente identificados como seres celestes, majoritariamente aves de rapina 
(outros entes também podem ser tupiwar, cf. Sanches de Abreu, 2024). Cabe à audiência 
acompanhar o pajé cantarolando o motivo melódico, enquanto o pajé ele mesmo varia o 
teor daquilo que canta, geralmente relacionado à situação específica que investiga, em 
busca de uma solução e cura. É comum, portanto, que durante a pajelança, e ao longo de 
sua cantoria, o pajé inclua nos cantos descrições daquele contexto: quem adoeceu, quem 
estava com o doente no momento do seu adoecimento, o que estava fazendo, quantas 
pessoas estão acompanhando a sessão de pajelança, entre outras informações. Além de 
ser acompanhado pela audiência, conforme me explicou o pajé Ximi Ka’apor, todos os 
pajés, em todos os lugares, cantam e participam de uma pajelança onde quer que ela esteja 
acontecendo. 

Os pajés ka’apor praticam curas ao conduzir cantorias noturnas, chacoalhando 
maracás e puxando cigarros de tauari, pytymyr (Couratari guianensis) com kyryhu hyk, 
resina produzida pela sucuúba (Himatanthus sucuuba); extraem e manipulam as karuwar, 
que são os motivos das dores, e são atiradas, como projéteis, principalmente pelos 
animais em retaliação ao mau comportamento das pessoas. A prática de cura do pajé não 
depende apenas ou fundamentalmente dele mesmo, mas sim dos conhecimentos obtidos 
em outros momentos de sua vida, principalmente quando ele, ainda mais jovem, adoeceu 
gravemente14. Sobretudo a eficácia da pajelança se deve aos conhecimentos dos tupiwar. 
Quando escutamos o canto de pajé, está acontecendo um diálogo entre o próprio pajé e 

14	 Para tornar-se pajé (jumupajeha), é preciso apresentar sinais de adoecimento e enfermidade. Tais 
sintomas são indícios da presença de karuwar no corpo do enfermo. A partir do momento em que 
karuwar está no corpo do pajé, ele pode cantar e chamar os tupiwar que o auxiliarão na pajelança. 
Outras formas de virar pajé já foram apresentadas em outros trabalhos (Sanches de Abreu, 2024, 2025).

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

71

os tupiwar. Estes auxiliam o primeiro na investigação dos motivos de um adoecimento. 
Também é comum que os tupiwar se comuniquem com os enfermos por meio do pajé, 
além de assistirem o pajé na recuperação da vitalidade raptada dos enfermos. 

Os tupiwar, são geralmente identificados como aves, mas vistos pelo pajé em sua 
forma humana. Há muitas aves que podem ser chamadas de tupiwar e identificá-las a 
partir de seu nome costuma ser algo pouco óbvio, com termos que se repetem e agrupam 
aves reconhecidamente diferentes, ou mesmo com identificação de espécies que outros 
Ka’apor nunca viram e nem ouviram. Wyrahu, a harpia (Harpia harpyja), é inegavelmente 
um tupiwar e reconhecidamente um pajé poderoso. Isto é, suas disposições são mais 
agressoras do que colaborativas. O tẽpẽ-tẽpẽ, o gavião-tesoura (Elanoides forficatus), 
também é tupiwar e pajé-feiticeiro. Há uma série de aves reconhecidas como japukanĩ  que 
são também afilhadas auxiliares do pajé. Identificado com maior frequência há o japukanĩ 
te, Gavião-de-penacho (Spizaetus ornatus). A identificação preferencial do gavião-de-
penacho como japukanĩ é justificada pela presença de dois traços distintivos: seu penacho 
(como um wyrara, o cocar, me explicou Quintiran Ka’apor), e o peito pintado (ipixi’a pinim, 
que justifica o motivo dos pajés pintarem seu próprio peito antigamente, conforme me 
explicou Waldemir Ka’apor). Há ainda o japukanĩ ipy tawa, uiraçu (Morphnus guianensis), 
e o chamado apenas japukanĩ, gavião-pega-macaco (Spizaetus tyrannus). Todas estas três 
espécies possuem distribuição geográfica relativamente parecida com uma sobreposição 
de habitat considerável. 

No dia 30 de setembro de 2022, enquanto entrevistava Xa’y Ka’apor sobre seus 
conhecimentos de pajelança, pedi inadvertidamente que cantasse algum canto de pajé. 
A princípio, Xa’y negou o pedido, mas por volta das 22h quis me mostrar o canto de 
japukanĩ15:

15	 Disponível em <https://www.youtube.com/watch?v=gYIXBDIUKNE>. Último acesso em 14/03/2025.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

72

Wyra ta pe wyraa
Wyra ta pe wyraa
Aeeee
Wyra ta pe wyraa
Jande ko japukwái katu jande
 ijar te ywa rupi
Jande japukwái atu
Japukanĩ Wyra
Japukanĩ Wyra
Pe jande japukwái
Japukwái te ijar pe
Japukwa~pukwái katu
Japukanĩ wyra
Wyra Japukanĩ pe
Erembor katu wyra jande ehe
Erembor katu wyra jande ehe

Aves, pelas Aves
Aves, pelas Aves
Aeeee
Aves, pelas Aves
Nós aqui chamamos, nós, 
sua dona Pelos céus
Nós chamamos 
Ave japukanĩ
Ave japukanĩ
Então nós chamamos
Nós chamamos mesmo pelo seu mestre
Nós chama-chamamos
Ave japukanĩ
Pela ave japukanĩ
Jogue o que é bom por nós, ave
Jogue o que é bom por nós, ave

	
Apenas um trecho curto do canto foi entoado por Xa’y, pois não se tratava da ocasião 

propícia para o canto, que deve ser performado apenas em sessões de pajelança. O mesmo 
aconteceu com o canto de japukanĩ entoado por seu filho e também pajé Ximi quando pedi 
para me mostrar o canto de pajé fora de uma pajelança. No meio do canto16 o teor incluído 
na canção improvisada de Ximi indicava que seu canto era um canto à toa, performado 
apenas para mostrar aos brancos, e que a ave japukanĩ não deveria vir ao encontro do 
pajé. Os dois momentos diferem da realização do canto em sessões de pajelança.

A primeira pajelança que presenciei ocorreu durante a festa do kawĩ¸ a bebida 
fermentada de caju preparada para o ritual de nominação das crianças. Foi conduzida 
por Sarumã Ka’apor e durou cerca de 3 horas17. O primeiro canto dessa pajelança foi o 
de japukanĩ, semelhante ao cantado por Xa’y. Contudo, a realização de Sarumã também 
incluía novos conteúdos ao canto, contextualizando a pajelança dentro de acontecimentos 
recentes e da própria festa do cauim. Além de contar para os tupiwar as doenças para as quais 
buscava auxílio e conhecimento, Sarumã incluía no seu canto outras contextualizações, 
como a dificuldade encontrada pelos organizadores da festa em encontrar a casca de 
tauari para fazer os cigarros apreciados pelos tupiwar.

16	 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=rIYUs-urS7c. Último acesso em 14/03/2025.
17	 Disponível em https://www.elararchive.org/uncategorized/IO_4923be4b-30a8-4f89-a2cb-

e26ce5db2e8f/. Último acesso em 15/03/2025

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

73

Quando o pajé canta e inicia sua pesquisa, vai cantando para diferentes tupiwar. 
Alguns podem não conhecer a origem da doença, ou, como costuma acontecer, conhecem 
e enxergam apenas parcialmente as características e os motivos de um adoecimento. Tal 
situação foi explicada por Sarumã Ka’apor e exemplificada por ele a partir das maneiras 
diferentes como diferentes tupiwar enxergaram a covid-19 (Sanches de Abreu, 2024, pp. 
109-112). 

Durante a mencionada pajelança, duas pessoas sofreram intervenção do pajé e de 
seus afilhados auxiliares. Após cantar para japukanĩ e para panã (‘borboleta’), Sarumã 
entoou seu último canto, sobre tata-wyra:

Ywytu ywytu rupi apyta-pyta katu
Ywytu-wytu rupi
Ywytu ywytu rupi apyta-pyta katu
Ywytu-wytu rupi
Ihẽ apyta-pyta katu
Aeeeee Eeã Aeeee
Aeeeee Eeã Aeeee
Heta ke ejur rahã
Heta ihẽ ke ejur rahã
Ko tata wyraaaa
Ko tata wyraaaa
Ywytu-wytu rupi
Apyta katu rahã

Venta pelo vento vou fica-ficando
Venta pelo vento
Venta pelo vento vou fica-ficando
Venta pelo vento
Eu vou fica-ficando mesmo
Aeeeee Eeã Aeeee
Aeeeee Eeã Aeeee
Venham logo, muitos
Venham agora para mim
Aqui tata-wyra
Aqui tata-wyra
Venta pelo vento 
Vou fica-ficando

	
Tata-wyra foi identificado por Kakumasu & Kakumasu (2010) como tiê-sangue 

(Ramphocelus bresilius). Porém a ave habita apenas a região da mata atlântica, não 
ocorrendo no Maranhão e em outras partes da Amazônia. O que ouvi sucessivas vezes é 
que muitas aves não são vistas por outros Ka’apor, exceto pelo pajé. Tata-wyra parece ser 
uma ave que aparece apenas ao pajé em sua forma humana, tal como me explicou o pajé 
Ximi:

Ximi (78) arahã ko ihẽ a-jyngar rĩ
quando aqui 1.sg 1.sg-cantar IPFV

‘É quando eu começo a cantar’

(79) pe ihẽ a-jyngar rĩ
então 1.sg 1.sg-cantar IPFV

‘Então eu fico cantando’

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

74

(80) pe ramõ a-jyngar ihẽ
recente 1.sg-cantar 1.sg

‘Então eu canto’

(81) ø-je-sak Katu ihẽ pe
3-INTRS-ver INTENS 1.sg DAT

 ‘Aparece bem para mim [tupiwar]’

(82) katu ihẽ Pe
bom 1.sg DAT

‘Mesmo para mim’

(83) pe (84) Ø-pandu ihẽ pe
então 3-falar 1.sg DAT

‘Então fala comigo’

(85) nde... tu* tupiwar.. tupiwar Ø-pandu ihẽ pe
2.sg HES Tupiwar tupiwar 3-falar 1.sg DAT

‘“Você”.... tupiwar fala pra mim’

(86) ma’e... (87) “nde nde katu” je
HES 2.sg 2.sg bom HSY

‘é... “Você é bom” diz’

(88) “nde namõ jande”
2.sg junto de 1.pl

‘“Com você, nós...”’

(89) “ihẽ ar* ihẽ a-rury ta, jande ja-rury 
1.sg HES 1.sg 1.sg-alegrar-se FUT 1.pl 1.pl-alegrar-se

ta ja-xo” aja ihẽ pe
FUT 1 . p l -

estar
ANA 1.sg DAT

‘“Eu... eu ficarei feliz. Nós ficaremos felizes” assim [falam] para mim’

Para o pajé, relacionar-se com as aves e vê-las como gente durante as pajelanças é a 
maneira de aproximar-se do conhecimento que possuem sobre as situações que afligem os 
Ka’apor, principalmente relacionadas a doenças e dores. A cooperação das aves, contudo, 
exige uma série de condições: que o pajé consuma grandes quantidades de tabaco, que 
utilize o kyryhu hyk, breu sucuúba, devido ao seu cheiro forte considerado um alimento 

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

75

pelos tupiwar e, principalmente, que cante. Há ao menos três funções principais dos 
cantos: eles são um convencimento estético, pois é através da cantoria que os tupiwar são 
chamados, ficando então felizes e dispostos a cooperar; em segundo lugar, em conjunto 
com o cigarro e o breu sucuúba, o canto altera (mujere, ‘faz virar’) as percepções do pajé 
que agora partilha de um mesma sistema de compreensão dos tupiwar; por último, o 
canto propriamente funciona como uma conversa, é por meio da realização improvisada 
do pajé cantor que a situação que motivou a pajelança é partilhada com os tupiwar, ou 
seja, a explicação dos tupiwar é passada para os participantes da pajelança.

Conclusão

As informações e argumentos reunidos nesse artigo indicam questões para se 
pensar a semiologia ka’apor, tomando como base aquilo que se pode apreender sobre 
os verbos perceptuais e seus usos corriqueiros. Também evidenciam a maneira como os 
cantos Ka’apor constituem manifestação privilegiada em que os conhecimentos sobre as 
aves são manifestados e transmitidos, além de ser uma expressão estética cuja importância 
e estudo se justificam como forma de aproximação aos modos de conhecer ka’apor. Para a 
conclusão deste artigo, gostaria de apontar para a importância de se pensar as maneiras 
como em diferentes lugares do mundo e em diferentes tempos as aves e as gentes têm 
influenciado diretamente seus modos de conhecer, seus cantos e suas vocalizações. Entre 
a série natural, e dentre os animais que se relacionam diretamente com a humanidade, 
talvez a classe das aves desponte como a que mais desperta algum tipo de apreciação 
estética, visto que seus estímulos são multissensoriais. Neste sentido não é arriscado 
afirmar que qualquer pessoa já teve a atenção capturada por uma ave ou guarde alguma 
memória sobre sua vocalização. Não se trata de algo incomum, mas não é por isso que não 
merece atenção.

Foram os Ka’apor que despertaram meu interesse sobre as aves. Porém, foi a partir 
da leitura de uma comunicação de Evans-Pritchard (1961), interessado no significado 
presente nos cantos das aves para os Azande, que passei a tomar atenção nesta questão. 
O antropólogo fez questão de publicar uma lista de informações sobre os modos zande de 
conhecer as aves e outros animais a partir das sentenças que suas vocalizações sugerem. 
O interesse de Evans-Pritchard estava em comparar a maneira como diferentes povos 
escutam essas vocalizações a partir de seus próprios sistemas fonéticos e qual o resultado 
emerge de tais encontros. Destaco o seguinte trecho sobre o reconhecimento de frases nas 
vocalizações de aves relacionados ao conhecimento zande sobre os comportamentos dos 
animais:

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

76

Algumas dessas frases - nas quais a gramática está subordinada ao som 
- derivam dos hábitos das criaturas. Por exemplo, os papagaios descem  
para o chão dos quintais para roubar as térmitas que as pessoas deixam 
secar ao sol, de modo que é uma prática comum que coloquem uma lança 
perto delas para assustar os pássaros. As palavras zinga (zanga) matngu, 
que podem ser traduzidas como “falta de saco”, em seu lamento [ou seja, 
em seu canto], derivam desse hábito - o pássaro está se lamentando por 
não ter um saco para colocar as térmitas. (...) e o mocho-perlado vocaliza 
rago ta gira si ni gbere ti re, “quando a luz do dia chega, eu não gosto”, 
porque é uma ave que ama a noite. Às vezes, as vocalizações contêm o que 
os Azande chamam de sanza, uma espécie de conversa dupla, por exemplo, 
quando a ave francolin grita du wari du wari? u wari u wari? ‘Onde está 
? Onde está? Onde ela está? Onde ela está?’, ela se refere a si mesma e 
está dizendo às pessoas: “Estou no mato denso, então me peguem se 
puderem!” (Evans-Pritchard, 1961, pp. 19-20, tradução minha).

Algo semelhante acontece com os Ka’apor sobre a vocalização de tinguaçu-ferrugem 
que também é a realização da frase “ejur tĩ”, um chamado pelo parceiro do qual se separou, 
conforme descrevi anteriormente. Em outros cantos Ka’apor, como no caso do canto 
sobre o anambé-azul, a ave, em primeira pessoa, faz comentários sobre as pessoas que a 
veem e a admiram. Se Evans-Pritchard estava interessado em traçar comparações entre 
as maneiras como diferentes povos africanos classificam e conhecem as aves, também 
seria extremamente interessante a comparação de sistemas de classificação entre povos 
ameríndios, algo iniciado por Allen Arthur Jensen em 1985. E mesmo que várias espécies 
não ocorram em uma ampla área geográfica, a maneira como povos distintos organizam 
sua experiência com aves ainda assim é reveladora. Fora do continente Americano, o 
pioneiro estudo de Steven Feld ([1982] 2012) sobre os Kaluli na Nova Zelândia indica a 
maneira como os Kaluli encaram as vocalizações das aves como vozes dos antepassados já 
mortos. A partir dessa associação e da narrativa mítica que conta a história de um menino 
que se transforma na ave muni (Ptilinopus pulchellus), Feld é capaz de apreender modos 
Kaluli de classificação das espécies, suas vocalizações e comportamentos e a maneira 
como as aves guiam a noção estética de cantos e danças; é preciso performar como aves, 
nos conta. 

Em Ka’apor, as aves são o material para as realizações dos cantos: é preciso que se 
saiba sobre sua vocalização, seu comportamento, sobre narrativas míticas relacionadas a 
ela, para que os cantos apareçam sob um mesmo motivo melódico. Embora não haja uma 
transformação dos mortos em aves, entre os Ka’apor algumas aves também têm origem 
em transformações. Diz-se por exemplo, na narrativa de wyrahu, o gavião-real, que um 
homem abandonado por seu irmão em cima da árvore passa a conviver com a família do 
Gavião-real, casa-se com sua filha, e recebe uma “roupa” de Gavião-real. Trata-se de uma 

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

77

variação das narrativas sobre o desaninhador de pássaros (Lévi-Strauss, [1964] 2004). 
Conta-se também que antigamente os pajés não morriam, mas eram levados pelos seus 
afilhados tupiwar para os céus, onde continuariam sua existência. Ou mesmo que os olhos 
dos pajés que faleciam sozinhos abandonavam o corpo e se transformavam na ave alma-
de-gato (Piaya cayana), wyra paje. Ao consideramos o regime ontológico da pajelança 
ka’apor, percebemos que há complexidades adicionais para as relações mantidas pelos 
pajés com as aves. Além de partilhar com as aves de um sistema de significação análogo, o 
que permite a mútua cooperação e compreensão entre pajé e tupiwar, há o estabelecimento 
de laços de parentesco, como a relação padrinho-afilhado que permite a pajelança. Algo 
próximo pode ser dito sobre o conhecimento ka’apor expresso pelas narrativas míticas e 
pelos cantos.

Há ainda outros casos em que nossa atenção imediatamente recai sobre as aves, 
como as diversas situações em que as aves da família menurídea imitam sons produzidos 
pelo homem, incluindo-se aí peças para flauta, ouvidas pelas aves, reproduzidas e 
transmitidas para outras gerações por décadas (Powys et al., 2013). Ou mesmo o incrível 
caso das aves guias-de-mel (Indicator indicator) e os coletores de mel: um estudo 
recente sugere que, na Tanzânia entre os Hadza, e em Moçambique, entre os Yao, as aves 
reconhecem diferentes cantos-chamado de caçadores de mel, e respondem prontamente 
aos chamados de coletores locais, em preferência ao chamado de outros coletores, o que 
sugere um aprendizado das aves sobre os chamados, sons e sinais humanos (Spottiswoode 
& Wood, 2023).

Em O Pensamento Selvagem ([1962] 2017), Lévi-Strauss já indicava muitas das 
questões que apresento aqui, lamentando a falta de formação dos antropólogos em 
biologia, zoologia, e outros campos das ciências naturais. Como demonstrado pelo 
antropólogo ([1962] 2017), e como apresentei brevemente aqui, os modos de apreender e 
conhecer entre outros povos valem-se de e apontam para concepções estéticas cujo estudo 
e apreensão são de imenso valor para a etnologia, para a antropologia em geral, para o 
estudo das artes-verbais ameríndias, para a zoologia e para outras áreas de conhecimento. 
Em que pese as diferenças dos modos de conhecer sobre as aves que apresento brevemente 
nesta conclusão, tais comparações evidenciam as nuances e minúcias de um modo ka’apor 
de se interessar sobre as aves.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

78

Referências

Avery, Thomas L (1977). Mamainde Vocal Music. Ethnomusicology, 21(3), pp. 359-377.

Carlini, Álvaro. (1998). Martin Braunwieser na viagem da missão de pesquisas 
folclóricas (1938): diário e cartas. Revista de História. 107. 10.11606/issn.2316-9141.
v0i138p107-116. 

Evans-Pritchard, E.E. (1961). A Note on Bird Cries and Other Sounds in Zande. Man, 61, 
pp. 19-20. 

Feld, Steven. (2012).  Sound and Sentiment: Birds, Weeping, Poetics, and Song in Kaluli 
Expression. 3rd edition. Duke University

Garcés, Claudia López (org.) (2011). Ka’apor ma’e panu ha ke - a palavra dos moradores 
da mata: narrativas tradicionais do povo indígena Ka’apor. Belém: Museu Paraense Emílio 
Goeldi.

Godoy, Gustavo (2015) Dos modos de beber e cozinhar cauim: ritos e narrativas dos 
ka’apores. Dissertação de Mestrado, PPGAS/Museu Nacional, Universidade Federal do Rio 
de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil.

____. (2020). Os Ka’apor, os gestos e os sinais. Tese de Doutorado, PPGAS/Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil.

Godoy, Gustavo & Sanches de Abreu, André. (2022). Yman har ma’e pandu ha: Myths 
and accompanying co-speech gestures in Ka’apor. Endangered Languages Archive. 
Handle: http://hdl.handle.net/2196/333h4354-as2w-2282-g85q-98hhb458990o. 

____(2023). O Cauim do Tatu. Anais XI-SAPPGAS - MN/UFRJ, Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Kaapor. (1988) Kaapor: cantos e pássaros não morrem. [Album] Campinas: UNICAMP; 
MINC/SEAC. 

Kakumasu, James Y. & Kakumasu, Kiyoko (2007). Dicionário por tópicos Ka’apor-português. 
Cuiabá: Associação Internacional de Lingüística SIL Brasil. 

Lévi-Strauss, C. ([1962] 2017), O Pensamento Selvagem. São Paulo: Editora Companhia das 
Letras.

____.([1964] 2004), O Cru e o Cozido. São Paulo: Editora Cosac Naify.

Oren, Davic C. & Roma, Júlio C. (2011). Composição e Vulnerabilidade da avifauna da 
Amazônia Maranhense, Brasil. In. M. Martins & T. Oliveira, T. (orgs.), Amazônia Maranhense: 
diversidade e conservação (pp.221-251). Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi.

André Sanches de Abreu



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

79

Powys, V; Taylor, H. & Probets, C (2013).   A little flute music: mimicry, memory, and... 
Environmental Humanities, 3(1), pp. 43-70. 

Ribeiro, Darcy (1974). Uirá sai à Procura de Deus. Rio de Janeiro: Ed. Paz e Terra.

____. ([1996] 2008). Diários Índios: os Urubus-Kaapor. São Paulo: Companhia das Letras.

Rosa, João G (1956). Grande sertão: veredas. 1. ed. Rio de Janeiro: José Olympio.

Sanches de Abreu, André Sanches de (2024). Tem, mas acabou: sobre as transformações 
na pajelança ka’apor.  Dissertação de mestrado, PPGAS/Universidade de São Paulo, São 
Paulo, SP, Brasil.

Seeger, Anthony (2015). Por que cantam os Kĩsēdjē. Werlang, Guilherme. São Paulo: Cosac 
Naify.

Spottiswoode, Claire N. & Wood, Brian M. (2023). Culturally determined interspecies 
communication between humans and honeyguides. In Science, 382, pp. 1155-158. 
DOI:10.1126/science.adh4129

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Sobre o que cantam os Ka'apor?



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

80

Sobre o que cantam os Ka'apor?

Resumo
Este artigo investiga os cantos dos Ka’apor, povo de língua tupi-guarani que habita a 
fronteira do Maranhão com o Pará. Dedica-se principalmente aos cantos ka’apor sobre as 
aves, ma’ewyra jyngariha, e aos cantos de pajé, paje jyngariha. Inicia-se com uma anedota 
sobre a experiência dos Ka’apor com outros pesquisadores a partir da qual é possível 
traçar uma distinção inicial entre diferentes verbos usados pelos ka’apor em contextos 
de comunicação, com objetivo de pensar sobre os modos ka’apor de conhecer as aves. 
Os exemplos dos cantos apresentados são provenientes do trabalho de documentação e 
da consolidação de um acervo sobre as manifestações verbais ka’apor, , realizada junto 
com o pesquisador Gustavo de Godoy e Silva. O artigo analisa a estrutura dos cantos, 
localizando-os como um guia musical de aves, além de indicar os recursos formais, 
estéticos e performativos mais utilizados pelos cantores ka’apor. Finalmente, o trabalho 
discute a importância da combinação de diversos campos de saber para uma compreensão 
completa sobre os modos de conhecer ka’apor.

Palavras-chave: Ka’apor; Etnomusicologia; Artes-verbais; Cantos; Aves.

What do the Ka’apor sing about?

Abstract
This article investigates the songs of the Ka’apor, a Tupi-Guarani-speaking people who 
live on the border between Maranhão and Pará. It focuses on Ka’apor songs about birds, 
ma’ewyra jyngariha, and pajé songs, paje jyngariha. It begins with an anecdote about the 
Ka’apor’s experience with other researchers, from which is possible to draw an initial 
distinction between different verbs used by the Ka’apor in communication contexts, with 
the aim of thinking about the Ka’apor ways of knowing birds. The examples of songs 
presented are taken from the documentation and consolidation of a collection on Ka’apor 
verbal expressions, carried out in collaboration with researcher Gustavo de Godoy e Silva. 
The article analyzes the structure of the songs, identifying them as a musical guide for birds, 
as well as indicating the formal, aesthetic, and performative resources most commonly 
used by Ka’apor singers. Finally, the work discusses the importance of combining different 
fields of knowledge for a complete understanding of the Ka’apor ways of knowing.

Keywords: Ka’apor; Ethnomusicology; Verbal Arts; Songs; Birds.

André Sanches de Abreu


