
Dois encontros com o curupira: tradução e formas de 

relacionalidade

João Marcos Cardoso

Doutorando em Antropologia Social/Universidade de São Paulo

https://orcid.org/0009-0006-3011-019X  

joaomarcoscardoso@gmail.com

Introdução

O pilar do programa investigativo dos mitos ameríndios proposto por Lévi-Strauss 
é a busca de uma lógica operatória comum, que confere uma ordem àquilo que à primeira 
vista parece produto de operações contingentes (ver, por exemplo, Lévi-Strauss, 1958, 
2021 [1963]). O programa é factível porque, afirma Lévi-Strauss, o mito, embora seja 
da ordem da linguagem, tem a capacidade de se elevar de seu fundamento linguístico, 
constituindo-se como objeto absoluto. Como, em razão dessa elevação, o mito é capaz de 
resistir às piores e mais redutoras traduções, a revelação da sintaxe da mitologia ameríndia 
não depende estritamente da imensa variedade linguística e poética de suas atualizações 
particulares1.

A investigação que Albert Lord (1960) realizou sobre os bardos e a poesia oral 
servo-croata oferece uma imagem simétrica e invertida às reflexões de Lévi-Strauss. Este 
busca uma sintaxe da mitologia ameríndia, aquele busca uma gramática da poesia, uma 
gramática dentro da gramática. Os bardos servo-croatas cantam suas histórias usando 
um conjunto de fórmulas, que são “a descendência do casamento entre pensamento 
e verso cantado” (Lord, 1971 [1960], p. 31)2. Numa afirmação que tem forte contraste 

1	 Ainda assim, Lévi-Strauss esteve sempre atento a diversas ordens de particularidades em que um mito 
se manifesta, incluindo as linguísticas e, de maneira mais modesta, as poéticas. Ver a esse respeito o 
Finale das Mitológicas (Lévi-Strauss, 2011 [1971], p. 609). A leitura da tetralogia, aliás, dá inúmeras 
provas dessa atenção.  

2	 Todas as citações cujas referências aparecem em língua estrangeira foram traduzidas por mim.

R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 28-52.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

29

com os pressupostos do estruturalismo lévi-straussiano, Lord diz que o pensamento é 
teoricamente livre, ao passo que o verso impõe restrições, variando em rigidez de cultura 
para cultura. Para o jovem cantor, desde o início do seu aprendizado, “ritmo e pensamento 
são um”. O aprendizado de elementos restritivos é empírico, implícito, feito pela exposição 
aos cantores mais velhos: extensão da frase, cadências, padrões métricos, fronteira entre 
palavras pouco a pouco tornam-se sua possessão e a tradição reproduz-se a si mesma 
(Lord, 1971 [1960], p. 31). No programa de Lord, são as regras da atualização poética que 
ganham protagonismo, em detrimento das regras do pensamento. Mas aqui o que é da 
ordem inconsciente também tem um papel fundamental. 

Há muitas confluências possíveis nesses dois percursos de investigação 
aparentemente incompatíveis. Quando se busca a sintaxe da mitologia ou a gramática 
da poesia oral, o pressuposto é que há uma ordem subjacente nesses dois planos. 
Meu propósito é justamente explorar o potencial dessas duas linhas de pesquisa, que 
compartilham um mesmo ponto de partida. Com essa exploração não pretendo propor 
uma síntese que revele determinações necessárias entre pensamento e sua expressão 
linguística. Meu intuito é simplesmente propor uma variação reflexiva sobre as relações 
entre uma forma particular de expressão poética e de pensamento no mundo ameríndio. 
Para isso, apresentarei a tradução de uma narrativa kotiria, povo falante de uma língua da 
família tukano oriental, com o qual tenho realizado pesquisa desde 2023. 

A história do curupira

	Os Kotiria (ou Wanano3) habitam o Alto Rio Uaupés, num trecho que faz fronteira 
entre o Brasil e a Colômbia. Cerca de um terço da população kotiria habita dez comunidades 
do lado brasileiro. Os dados censitários mais recentes (Associação da Escola Indígena 
Khumuno Wʉ’ʉ Kotiria, 2020, p. 51) dão conta de 240 pessoas vivendo nas comunidades 
kotiria do lado brasileiro, mas há um número expressivo (e difícil de contabilizar) de 
pessoas kotiria vivendo em São Gabriel da Cachoeira-AM, o município brasileiro mais 
próximo de seu território, e no distrito de Iauaretê, aglomerado multiétnico com feições 
urbanas situado na confluência do rio Papuri com o Rio Uaupés, a cerca de 50 km a jusante 
do território kotiria.

A história do curupira foi contada em janeiro de 2002 por Ricardo Trindade Cabral, 
um homem kotiria, à linguista Kristine Stenzel. A narrativa compõe a coleção Kotiria 
Linguistic and Cultural Archive, que está hospedado no Endangered Languages Archive 
(Stenzel, 2007). A narração foi realizada na casa de Ricardo Cabral em São Gabriel da 

3	 Kotiria é uma autodenominação e Wanano é como eles são em geral referidos no contexto regional alto-
rio-negrino.

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

30

Cachoeira especificamente para registro da linguista em seu trabalho de documentação, 
descrição e análise da língua kotiria. Como é possível notar no registro em vídeo, Ricardo 
Cabral está sentado num banco, em frente à filmadora e ao lado de um gravador de áudio. 
No início da narração ele parece constrangido, tenta olhar para câmera, mas logo desiste, 
sem, ao que parece, direcionar seu olhar para pessoas fora de cena. Passados os momentos 
iniciais, o narrador, notavelmente menos incomodado, começa a fazer uso de gestos que 
situam as ações da narrativa. Ele parece então dirigir seu olhar para as cenas narradas. Na 
introdução que faz ao registro, Stenzel informa que toda a família Cabral está presente e 
de fato pode-se ouvir o burburinho de pessoas, de crianças sobretudo, ao longo de toda 
gravação. 

Para realizar a tradução dessa narrativa, contei primariamente com os registros em 
áudio e vídeo dessa performance e com a transcrição e glosas feitas por Stenzel (Stenzel, 
2007). Em minhas idas a campo, não tive oportunidade de me encontrar com Ricardo 
Cabral, mas contei com a ajuda do professor kotiria Jonas Álvares para esclarecer dúvidas 
ao longo do trabalho de tradução. No segundo semestre de 2024, numa tarde em que 
muitos habitantes da comunidade de Caruru-Cachoeira, no Alto Uaupés, estavam reunidos 
para beber caxiri, iniciei uma conversa sobre histórias do curupira com Felisberto Moreno. 
Contei-lhe, em português, a história narrada por Ricardo Cabral. Quando terminei de 
contar, ele disse que conhecia essa história, mas que sua versão era um pouco diferente. 
Nela, o curupira não tem interesse apenas no coração do caçador, como veremos a seguir 
na versão de Ricardo Cabral. Cobiçando inicialmente braços e pernas do caçador, o coração 
é o clímax da atividade predadora do curupira. Após comentar sobre essa diferença, 
Felisberto se pôs a contar, também em português, outra história de curupira. Seria uma 
ótima ocasião para registrá-la em kotiria, mas uma caixa de som que tocava música a todo 
volume não permitia. Só algumas semanas depois pude registrar a narrativa em kotiria, 
que pretendo apresentar em uma futura publicação. A reação de Felisberto Moreno ao 
longo da conversa se repetiria com outros interlocutores kotiria: ter contato com uma 
versão de uma narrativa é a ocasião para apresentar outras versões, outras narrativas 
mais ou menos relacionadas àquela que serviu de ponto de partida. 

Colocar a tradução no centro de reflexões teóricas e etnográficas já conta com uma 
notável tradição na etnologia das terras baixas sul-americanas (Viveiros de Castro, 2004; 
Cesarino, 2011; Franchetto, 2012; Severi, 2014) e tem entre seus maiores méritos promover 
um contato consistente da etnologia com outras disciplinas, tais como a linguística, os 
estudos literários e da tradução e a filosofia. Por estar atento às qualidades poéticas 
da narrativa, recorri a uma disposição do texto mais próxima ao verso, confluindo com 
uma posição bem estabelecida pelo menos desde os trabalhos de Hymes (1992 [1981]) 

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

31

e Tedlock (1983) de que a prosa corrida não se presta a transmitir os procedimentos 
poéticos e linguísticos de performances orais. Contudo, ao contrário desses autores, não 
procurei recriar na tradução, por meio de soluções tipográficas, por exemplo, um conjunto 
de elementos que são próprios de performances orais. Ainda que eu esteja consciente 
de sua importância, recorrer a recursos gráficos pouco usuais para traduzir elementos 
da performance original depende de um grau elevado de convencionalização, que pode 
tornar a leitura árdua, exigindo que o leitor lide com um estranhamento que talvez não 
seja o mais decisivo. 

Antes de passar à tradução da narrativa, apresento os principais critérios que 
adotei para realizá-la. Curupira é como todos os meus interlocutores kotiria traduzem 
a palavra boraro, que tem cognatos na maioria das línguas tukano oriental4. A narrativa 
está organizada em versos ou linhas poéticas, cujas quebras foram determinadas por 
dois fatores principais, solidários entre si: 1) pausas significativas na enunciação 2) uso 
sistemático de palavras e expressões iniciais (como ãta, que pode ser glosada por “assim 
mesmo”5) e finais (como nia, que pode ser glosado por “disse”6). As linhas com recuo e 
antecedidas por colchetes são continuações de uma única linha poética, que por razões de 
diagramação não puderam ser dispostas numa única linha. A numeração refere-se sempre 
às linhas poéticas. Situações em que a definição da linha era duvidosa foram resolvidas por 
interpretações de ordem semântica. Pausas mais longas orientaram a divisão da narrativa 
em blocos ou estrofes, que também foram determinadas em função de evidentes mudanças 
de cenas narrativas. Pervasivos no texto, os paralelismos foram objeto de atenção especial 
no trabalho de tradução. Busquei recriar sistematicamente esses “retornos recorrentes” 
essenciais à linguagem poética e que se desdobram nos níveis morfológico, lexical, 
sintático e semântico (Jakobson, 1966, p. 399). Os diálogos entre o caçador e o curupira, 
que formam os núcleos mais significativos da narrativa, e os diferentes blocos e cenas 
dentro dos quais eles se realizam também têm uma organização paralelística. Tomados 
em conjunto, os paralelismos revelam-se como um sistema formulaico, isto é, um esquema 
gerativo (Nagler, 1967) ou uma técnica de enunciação (Severi, 2002) assentada em 
fórmulas. Estas, como tentarei mostrar adiante, dão à narrativa sua feição poética, mas 

4	 O boraro/curupira é o mestre da mata e dos animais e a maioria das narrativas em que ele aparece 
envolve relações de predação. Essa questão será tratada com mais detalhe abaixo. 

5	 ã+ta
        assim+REF (REF= Referencial)
6	  ni+a
        dizer+ASSERT.PERF
O sufixo +a é analisado por Stenzel (2013: 272 e ss.) como um evidencial da categoria asserção no aspecto 
perfectivo. 

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

32

também especulativa7. Enfim, foi a forma espiralada de expressão verbal e do pensamento 
kotiria que busquei recriar, focando os elementos estrangeirizantes e a possibilidade de 
criar “novas condições de legibilidade” (Venuti, 2021 [1995], p. 77) dessa tradição poética. 

Boraro khiti8					    História do curupira

yʉ’ʉ õi kʉ ̃ khiti ya’usinitai niha.		      	 Agora eu vou contar uma história.		          1         

kʉ̃ta hia kʉ̃iro mʉno to namonore õse nia: 		 Uma vez, um homem disse assim à sua esposa:      

yʉ’ʉ mihchare wa’ikinawahai wa’aika, 		  “Hoje eu vou caçar, 

   [marire chʉa maniara, nia.         			      [não há comida para nós”, disse.

ã nichʉ, thʉ’oro to namono:			   Disse isso e ouviu de sua esposa: 

hai, wa’aga, nia tirore.	                                 		 “Está bem, vá”, ela lhe disse.		           5

ã ni tu’sʉ tiro hi’na, to puhkare wʉa	 	 Assim dito, ele enlaçou a zarabatana,

   [wakasare wʉamʉ wa’awa’aa	    		     [enlaçou rápido o porta-flechas e partiu 

   [mahkarokapʉ.					       [mato a dentro.

topʉ sʉ̃, wa’ikinare mahkasihtotaa.	 	 Lá chegou e rodeou em busca de caça.

bohkaa tiro, tiaro kayare wãhaa.			   Achou. Três macacos matou.        

tinare wãha, tiro wahcheawa’aa.			   Matou-os e ficou contente.

mipʉre yʉ’ʉ chʉa bohkatu’sʉha. thuai niha, nia.	 “Agora encontrei comida. Vou regressar”, disse.  10

ni thuata ma’a kherokã me’re,			   Disse: “vou tomar o caminho de volta, 

   [thuata.					        [vou voltar depressa”.

ã yo hi’na, tiro topʉre wihsiawa’aa to ma’are.	 Então, ele ali perdeu seu caminho.

pase’epʉ wa’aa.					     Foi para outro lugar.

tinisihtotaa.					     Andou às voltas.       

to wa’ari ma’are, ma’are ne bohkeraa.		  Seu caminho, seu caminho não encontrou. 	 15

7	 Estou, pois, mais interessado na relação do paralelismo com o pensamento especulativo (Cesarino, 
2015, 2024) do que com processos cognitivos (Severi, 2007).

8	 A numeração das linhas corresponde às linhas poéticas, que por motivos de espaço podem ocupar mais 
de uma linha do texto. Esses casos estão indicados por colchetes. 

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

33

te namicha na’itõa duhkuseawa’a pase’epʉ ne 	 A noite caiu, rapidamente, nesse outro, 

   [to mahsierapʉ.	 			      [desconhecido lugar.

ãta yoa ñamichapʉ hi’na, kʉ ̃ ku’tukãpʉ,		  Assim feita a noite, numa pequena clareira, 

   [õpari ku’tukãpʉre phi’asʉ̃a.			      [numa pequena clareira ele penetrou.

ti ku’tupʉ phi’asʉ ̃, õita yʉ’ʉ khãriita, nia.		  Nesta clareira penetrou e disse “vou dormir aqui”.

ã nirota hi’na, ñʉmʉ phũrire mahkasihtotaa to’i. 	 Assim dito, rodeou em busca de folhas de bacaba.

dʉ’tesihtotaa. nataa.				    Cortou-as e as levou de volta.		         20

õpari wʉ’ʉkã yoaa, wʉ’ʉkã, õpari wʉ’ʉkã.		  Fez um tapiri desse jeito, um tapiri desse jeito.

tu’sʉ noano ti phũri me’reta,			   Feito com essas folhas, ficou bom,

   [noano phitia.  					       [quando terminou, ficou bom.

nuhusʉ̃awa’aa.					     Acomodou-se.

tokakai tiro khãrikhõaa.				    Ali mesmo deitou e dormiu.

ba’aro hi’na ñamidahchomahka’i waroi,		  Mais tarde, bem no meio da noite, 		  25

   [yoaropʉ kʉ̃iro taro koataa sõ’oba’ropʉ.		     [percebeu alguém vindo de longe.

yabariro hikari hi’na ni tiro, kʉa masʉro.		  “Quem será?” ele disse, com medo.

to kapoto’i thuaro koataa.			   Em sua direção se aproximava, ele percebia.

te õba’aro’i wi’itarokaro koataa. 			   Assim chegando, ele percebia.

tiro kʉayʉ’dʉawa’aa.				    Ficou com muito medo.        

ba’aro thuaro koatata te toka’ai			   Então, ele percebeu se aproximando, 	        30

   [wi’ita’arukusʉ̃a. 				       [chegando perto.

toi tirore sinitua.					    Ali, perguntou-lhe:

ne koiro, nia tiro.					    “Olá, parente”, ele disse.

yʉ’tieraa tirose’e koiro.				    Mas o parente não respondeu.

ba’aro toa ne koiro, nia tirore.			   Então, outra vez, “Olá, parente”, disse-lhe.      

toa nichʉpʉ hi’na, do’se a’riro mahsʉro		  Dito outra vez, “Quem poderá ser esse?”	        35

   [tikari chẽ’eni yʉ’tia. 				       [o homem questionou-se:

yʉ’tiro tirore nia:					    Respondeu-lhe o homem:

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

34

yʉ’ʉkhʉ hiha koiro, nia.				    “Eu também sou seu parente”, disse.

ã tia, nia.					     “Está bem”, disse.

ãta yoa, tiro me’re durukua yoaa.			   Assim, o homem começou a conversar com ele.

duruku tu’sʉ, tirore nia:				    Terminada a conversa, disse-lhe:		         40

koiro yʉ’ʉre mʉ’ʉ yahiripho’nare yʉ’ʉre waga.	 “Parente, me dê, me dê seu coração.

   [yʉ’ʉ chʉduaka, nia.				       [Quero comê-lo”, ele disse.

   [to yahiripho’nare sinia tirore.			      [Ele lhe pediu seu coração.

to ã nichʉ, tiro mahsʉnose’e tirore nia.		  Isso dito, o homem replicou:

cho’o, yʉ’ʉ yahiripho’nare wamahsieraka nia.	 “Como assim, não posso dar meu coração”, disse.

na to mahsieraka, nia.				    “Não sei como arrancá-lo”, disse.

ã tia ni yʉ’tia tirose’e.				    “Certo”, o outro respondeu.		         45

ãta yoa ba’arokãta tirore siniata.			   Assim, pouco depois, pediu-lhe novamente:

mʉ’ʉ yahiripho’nare yʉ’ʉre waga, nia.		  “Me dê seu coração”, ele disse.

tirose’e mahsʉnose’e kʉa yoaa.			   O homem se amedrontou.

yʉ’ʉre a’riro chʉduaro nika nithʉ’othua.		  “Ele está querendo me comer”, ele pensou.

ba’aro mahsʉno hi’na topʉrota hi’na 		  Então, ali mesmo o homem pegou sua faca        50

   [to yʉ’soriphĩkãre na hi’na tiro ka yahiripho’nare 	    [e o coração de um macaco

   [wayerʉkaa. 					        [ele arrancou

yʉ’sota yoa, ti phĩ yʉ’soriphĩkãpʉ be phu’a phari,	 Arrancou-o, espetou-o e através de um buraco

   [kohpakã yoa ñuiwĩoa.				       [ofereceu-o.

to ñuiwĩochʉ, tiro boraro, boraro hia tiro		  Ofereceu ao curupira, ele era o curupira.

nʉhkʉwãhtiro hia, tiro boraro  			   Era o espírito mau da floresta, o curupira.

to yahiripho’nakãre ña’arʉkaa			   Pegou o coraçãozinho

   [chʉroka’aro koataa.				       [e comeu-o imediatamente, o homem percebeu.

kherokã me’re chʉpha’yoroka’aro koataa.		  Comeu rapidinho, o homem percebeu.	        55

chʉ tu’sʉ, nia:					     Ao terminar de comer, disse:

koiro mʉ’ʉ yahiripho’na noaphitiaro koaka, nia.	 “Parente, seu coração está mesmo bom”, disse.   

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

35

yʉ’ʉre wanamoata payahiripho’nare		  “Me dê outro coração”.

hai, niata.					     “Está bem”, o homem disse.

yʉ’soriphĩ na pairo ka yahiripho’nare ta wayerʉkaa.     Pegou a faca, tirou o coração de outro macaco.    60

nawĩoa.						      Ofereceu-o

yʉ’soriphĩkã so’towai sĩ’ophĩrãpo ñuiwĩoa.		  Espetou-o na ponta da faca e ofereceu-o.

tirose’e ña’arokaa chʉba’aroñoa.			   Ele pegou e logo comeu,

kherokã chʉa.					     Comeu rapidinho.

chʉ tu’sʉ ba’arokãta toa tirore sinituata.		  Ao terminar de comer, ele pediu novamente:        65

mʉ’ʉ yahiripho’nare waga toa, nia.		  “Me dê de novo seu coração”, ele disse.

hai, nia tirokʉ.					     “Está bem”, o homem disse.

pairo yahiripho’nare ka yahiripho’nareta wayena,	 Outro coração de macaco, tirou o coração,

   [wayena tirore wawĩoa.   			      [tirou e ofereceu-lhe.

ba’aro mahsʉnose’e hi’na tirore nia.		  Então, o homem lhe disse:		

mʉ’ʉkhʉ yʉ’ʉre mʉ’ʉ yahiripho’nare waga 		 “Você também, me dê seu coração, parente”,       70

   [koiro, nia.					        [ele disse.

to ã nichʉ, thʉ’oro tiro boraro ñakã yʉ’tia.		  Isso dito, ouviu o curupira malvado responder:

mʉ’ʉ do’se yoa nari mʉ’ʉ yahiripho’nare, nia,	 “Como você arrancou seu coração?”, disse.

a’riphĩ me’re ñarokha’mare, ni, 			   “Você precisa arrancar com uma faca”, disse

   [yʉ’soriphĩre ñui wĩoa tirore.			      [e ofereceu-lhe uma.

tiphĩre tiro hi’na ña’a 				    Ele pegou a faca

   [to yahiripho’nare phirokã beñʉa.	 	    [e tentou tirar seu coração lentamente.

phũriyʉ’dʉaka.					     “Isso dói muito”. 				          75

to phũrichʉ, thʉ’othu hi’na nia boraro mahsʉnore.	 “Dói”, pensou e disse o curupira ao homem.

phũriyʉ’dʉaka. thʉ’oro do’se yoa mʉ’ʉ nari, nia.	 “Dói muito, como você o tirou?”, disse.

ã mʉ’ʉ phirokã yoaka mʉ’ʉ nia,			   “Você está fazendo muito devagar”, o homem disse.

phirokã mʉ’ʉ beñʉka.				    “Está tentando enfiar devagar.”	

kherokã yoarokã naka’aro kha’mare tuaro me’re nia   “Precisa ser rápido, fundo, com força”, ele disse. 80

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

36

to ã nichʉ thʉ’oro hi’na, tiro boraro ñakã  		  Ouvindo o que foi dito, o malvado curupira

tiphĩ yʉ’soriphĩre ña’a hi’na, 			   pegou mesmo a faca   

wa’kʉenoka ñosaphu’anoka sãnokaa.		  e de súbito apunhalou-se, profundamente.

ñohsaphu’aroka sãnokaa. borasʉ̃ ka’a wa’aro	 Apunhalou-se profundamente e súbito caiu, 

   [koataa. 					        [percebeu o homem. 

phũ! do’kaka’asʉ̃ ’awa’aa.   			   Pum! Estatelou-se no chão. 		         85

   

toita yariawa’aa.					    Ali mesmo morreu. 			          

tiro mahsʉnose’e sinitua.				    O homem perguntou:

ne koiro, nia.					     “Olá, parente?”, disse.

yʉ’ʉre khero mʉ’ʉ yahiripho’nare yʉ’ʉre waga 	 “Me dê seu coração agora”, 

   [nimaa.					        [pediu, em vão.

dʉ’tamaniaa. 					     Não fazia barulho. 			          90

yaria wa’ari hia topʉrota.				   Ele estava morto ali.

do’se yoaro a’riro yʉ’ʉ́re yʉ’tierahari 		  “Por que ele não me responde?”,

   [ni tiro mahsʉnose’e hi’na.			      [ele se perguntou.

õpari kohpaka phorerokã wĩoñʉrokaa.		  Fez um buraco pequeno assim, e espiou para fora.

phirirota khõaro khõa yaria wa’ari hia.		  O grandão estava deitado, deitado e morto.

yʉ’soriphĩ to yahiripho’napʉta duhkua.		  A faca estava cravada em seu coração.	        95

ã yoachʉ ñʉ, yariawa’aro hi’na ti ñaka,		  Deu-se conta: “O malvado está mesmo morto”,

   [ni wa’a sʉhka khãriawa’aa.			      [disse, foi deitar e dormiu.

   

to ã yoachʉta, bo’reka’awa’aa.			   Enquanto dormia, amanheceu.

bo’reka’achʉ ñʉ hi’na tiro wihaa.			   Ao notar que amanheceu, ele saiu.

ñʉa tirore. phiriro khõaa.				   Ele o viu. O grandão deitado.

borarowʉ’rʉ hia tiro.				    Era um grande curupira.                		       100

phoari ñatirirowʉ’rʉ hia tiro.			   Era um grandão malvado e peludo.

topʉre tiro wiha wa’aa.				    Ele saiu dali,

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

37

to tina kayare naka’aa,				    Pegou seus macacos,

   [to yʉ’soriphĩre thʉ̃awera thuaa tiro, 		     [arrancou sua faca e voltou,

   [te to yawʉ’ʉpʉ sʉ̃nokaa tiro.			      [foi embora para casa.

topʉ sʉ̃ to namonore ya’ua: 			   Chegou e contou à sua esposa:  

yʉ’ʉ õse wa’ati, ni, 				    “Assim aconteceu comigo”, disse. 		       105

a’rina kayare wãhai, nia.				    “Matei estes três macacos”, disse.

hai ni. tikoro wahche tinare hi’na.	 		  “Está bem” ela disse, feliz com os macacos.

cha da’re tirore sʉ’ochʉ yoaa.			   Ela cozinhou para o marido e comeram juntos.

ba’aro hi’na yoaa, phititia khʉ’mari yʉ’dʉri 	 O tempo passou, quatro anos,

   [ba’aro hi’na.	 				       [bastante tempo.

tirota, yʉ’ʉ boraro yʉ’ʉ wãhakʉrirore ñʉsibʉ	 “Aquele, vou ver o curupira que eu matei”, 	     110

   [nia. 						         [disse.

to pirire natai niha.				    “Vou pegar um dente dele

   [bʉhsarida yoaitai niha.				      [E fazer um colar.

   [tina noano sihpa hiso’a, ni.			      [Eles pareciam ser belos, brilhantes”, disse

   [wa’aa te topʉ.  				       [e foi até lá.

topʉ sʉ̃ ñʉ mahkamaa. ne maniaa.			  Lá chegando, procurou-o, em vão, não havia nada

bayʉ’dʉkã, ne bahueraa.				    “Está todinho podre, não se vê nada.

bayʉ’dʉkã, buhtiari hia.    			   Está todinho podre, desapareceu.”

ã yoachʉ ñʉ, hi’na tiro to yoariphĩre na hi’na,	 Ao notar isso, pegou seu terçado.	                     115

õita tiñakã khõamare, ni.				    “Bem aqui o malvado estava deitado” disse,	

   [dʉ’teka yoa ya’papʉre hi’na.			      [“Vou cavar este chão aqui”.

to õse dʉ’terokãchʉ,				    Enquanto cavava assim,

   [toita tiro borarowʉ’rʉ wã’karuku	 	    [o grande curupira despertou 

   [sʉ ̃ bahuan okaa. 				       [e apareceu diante dele.

wã’karukusʉ̃mʉa, nia tirore:			   Despertou rápido e disse-lhe:

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

38

noana, mʉ’ʉ yʉ’ʉre wã’kora, nia.			   “Obrigado, você me acordou”, disse.

yʉ’ʉ khãriyʉ’dʉa wa’ari hika, nia.			   “Faz tempo que eu estava dormindo!”, disse.     120

mʉ’ʉ hikʉ yʉ’ʉre wã’kora, nia.			   “Foi você que me acordou”, ele disse.

mipʉre ã hikʉ mʉ’ʉre yʉ’ʉ mʉ’ʉ 			   “Agora, vou lhe dar

   [wa’ikina wãhasihtotatʉ 			      [um bastão de caça,

kʉ̃dʉ yʉhkʉkʉsika õpadʉ hidʉ mʉ’ʉre waita, nia.  	    [um bastão de madeira bem assim”, disse.

tʉ me’re mʉ’ʉ wa’ikinawãhaika.			   “Com esse bastão, você vai caçar”.

hai, nia.						      “Está certo”, disse o homem.

ã nirota tiro boraro ñakã hi’na 			   Assim dito, o curupira malvado                           125

   [tʉ yʉhkʉkʉkãre bahua me’rea.			      [fez o bastão de madeira aparecer.

tirore waa.					     E deu-lhe.

mʉ’ʉ a’ritʉ me’re wa’ikinawãhaga.		  “Vai caçar com este bastão.

yabaina mʉ’ʉ wãhaduainare wãhaga, nia.		  Vai caçar o que você quiser”, disse.

hai, nia tirokhʉ.					     “Está bem”, disse

ã ni tirore tʉre waa.				    E assim deu o bastão ao homem. 	                     130

hai, ni tiro.					     “Está bem”, disse o homem.

tʉre ña’anahkaa. thuawa’aa.			   Pegou o bastão e foi para casa.

tiro borarokhʉ wa’awa’aa.	 		  O curupira também se foi.

thuwa’a toi 					     Voltando para casa,			        

   [kʉ̃iro khatama’a bohkasʉ̃a toi. 			      [o homem topou com um jacu.		      

tirore ñʉ, 					     Ao vê-lo, perguntou-se:  			        135

   [photokatihari, ni.				       [“será mesmo verdade?”, disse.

tʉre ña’a õse khãka’a yoaa.  			   Pegou o bastão e o agitou assim.

thõ’ose tʉre khãka’a yoachʉta, tiro boradihiawa’aa.	Ao agitar o bastão, o jacu caiu no chão.

pa! photokãtiri hira, ni. 				    “Pa! É mesmo verdade”, disse.

tirore nanakaa. tiro thuaa.			   Pegou-o e voltou.			 

te to yawʉ’ʉpʉ sʉ̃a.				    Foi até chegar em casa.          		       140

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

39

to yawʉ’ʉpʉ thuasʉ ̃, 				    Chegando em casa, 

   [tirore khatama’are to namonore wa yoaa. 	    [deu o jacu à sua mulher.

tirore tikoro sʉ’o chʉada’re chʉ yoaa tirore.  	 Ela o preparou e comeram juntos.

ã yo tiro borarose’e tʉkãre waro, nia:		  Então, quando o curupira lhe deu o bastão, disse:

ne noare ya’ukʉ ninobʉ, nia.			   “Não diga nada a ninguém”, disse. 		      

mʉ’ʉ ya’ukʉ yariawa’akʉka, nia tirore.		  “Se contar, você vai morrer”, disse ao homem.   145

ã nire niro, tʉre nʉo khʉatia tiro.			   Dito o que disse, o homem escondeu seu bastão.

wa’ikinawãharo wa’aro,				    Quando ia caçar,

   [tʉre nawa’aka’a, wa’ikina phayʉ wãhaatia.	    [agitava o bastão e matava muitos bichos.

ãta yoa to koyase’e tirore sinituaatimaa:		  Mas seus parentes ficavam assim se perguntando:

mʉ’ʉ do’se wãhahari a’ri topeina 			   “Como ele consegue caçar?

topeina pe’ri wãheratii, nia.			   “Não conseguimos caçar tanto”, eles diziam.      150

to ã nichʉ thʉ’o tirose’e ya’ueraatia.   		  Ouvindo isso, ele não dizia nada.

ãta yoa kʉ̃ta hi’na tiro yeba phayuru 		  Um dia, ele bebeu muito caxiri

   [si’nikhã’ayʉ’dʉawa’aa.				       [e embebedou-se.

khã’ayʉ’dʉamaro, tinare tiro ya’unokaa.		  Bêbado, ele lhes contou:

yʉ’ʉ ã yoa wa’ikinawãhaha, ni ya’ua.		  “É assim que mato os bichos todos”, contou.

ã ni tu’sʉ hi’na, panʉma, 				    Logo depois de contar, no dia seguinte, 	      155

   [tiro hi’na õ ba’arokãi wʉ’ʉdu’tuka’ai		     [nos arredores de casa,

   [sã’ama’nota ãga khõ’oawa’aa. 			      [uma cobra surgiu e picou-o.

agã khõ’o yoa tiro hi’na, 				    A cobra o picou

   [ti nʉmaita hi’na yariawa’aa hi’na tiro. 		     [e naquele dia mesmo ele morreu.

kotimaa, kotirose’e, ne tirore thʉoeraa.		  Ele tomou remédio, mas não adiantou.

tiro yariawa’a,					     Já morto,

   [to yahiripho’na hi’na 				      [seu coração 

   [tiro boraro ka’apʉ wa’awa’aa.			     [foi para junto do curupira.

õi phitira a’ri khiti.   				    Aqui acaba esta história.	  	  	  159

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

40

Paralelismos: predação e troca

Em seu aspecto mais evidente, as construções paralelísticas da narrativa contada 
em Kotiria por Ricardo Cabral são em sua maioria de ordem morfossintática, isto é, 
morfemas, palavras ou sintagmas formam “equações verbais”, que obedecem o “princípio 
de similaridade e de contraste” (Jakobson, 2003, p. 72). Muitas dessas construções 
desempenham uma função de progressão narrativa e se orienta pelo seguinte esquema 
geral, no qual cada algarismo representa um elemento (morfema, palavra ou sintagma):

1-2-3  

3-4-5  

4-5-6  

5-6-7-8   

8-9-9-10 etc. 

Por esse esquema, uma linha tende a retomar um ou mais elementos da linha 
anterior (ou da mesma linha) e acrescentar novos, produzindo uma forma espiralada, em 
que o avanço é feito por retomadas, duplicações sistemáticas. Na escrita, essa forma não 
se confina, portanto, na prosa, que indica justamente o discurso que se dirige para frente 
(Jakobson, 1966, p. 399). Nas ocorrências mais simples, os paralelismos consistem em 
repetições de termos numa mesma linha ou em linhas contíguas:

to wa’ari ma’are, ma’are ne bohkeraa.		  Seu caminho, seu caminho não encontrou.     15

bayʉ’dʉkã, ne bahueraa.				   “Está todinho podre, não se vê nada. 	      113

bayʉ’dʉkã, buhtiari hia.    			     Está todinho podre, desapareceu.”     	      114

Stenzel (2016) analisou o uso sistemático em kotiria de um tipo de construção 
paralelística que na terminologia linguística leva o nome de tail-head linkage, isto é, 
elementos do predicado de uma sentença [tail – cauda/extremidade final] são repetidos 
no início da sentença seguinte [head – cabeça/extremidade inicial]. Pragmaticamente, 
esse é um dispositivo usado para movimentar ações e seus agentes entre o plano principal 
e o plano de fundo, conduzindo a atenção da audiência entre as sequências narrativas 
(Stenzel, 2016, p. 436-437). Seguem dois exemplos desse tipo de construção:

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

41

bohkaa tiro, tiaro kayare wãhaa.			   Achou. Três macacos matou.        	         8
tinare wãha, tiro wahcheawa’aa.			   Matou-os e ficou contente.	         9

yʉ’sota yoa, ti phĩ yʉ’soriphĩkãpʉ be phu’a phari,	 Arrancou-o, espetou-o e através de um buraco

   [kohpakã yoa ñuiwĩoa.				       [ofereceu-o. 			                         52

to ñuiwĩochʉ, tiro boraro, boraro hia tiro		  Ofereceu ao curupira, ele era o curupira.              53

O último exemplo evidencia a função, apontada por Stenzel, desse tipo de 
paralelismo na mudança de foco entre personagens de uma narrativa. O foco passa do 
caçador ao curupira, que apenas nesse momento é identificado como tal na narrativa. Há 
aí outra mudança de foco, talvez menos evidente, que é a passagem do caçador do papel de 
vítima potencial de um ato de predação realizado pelo curupira ao papel de fornecedor de 
uma dádiva àquele que pretendia predá-lo. Quer dizer que o paralelismo construído sobre 
o verbo “oferecer” (ñui) opera uma mudança mais ampla no sentido da cena: passagem da 
agência predatória de um ser até então desconhecido à agência doadora do caçador, que 
oferece como presente aquilo que o curupira busca como presa. Nesse exemplo, nota-se 
como uma construção paralelística de ordem sintática atua na construção de paralelismos 
que estão presentes no plano discursivo e que são perceptíveis na duplicação dos encontros 
entre curupira e caçador, nas reversões das posições de agente e paciente, nas reversões 
dos sentidos das ações, tomadas como predação ou troca. 

Sem avançar mais nas relações entre paralelismo no plano sintático e no plano 
discursivo, gostaria de orientar minha análise para os paralelismos presentes no plano 
discursivo e sua repercussão sobre conteúdos especulativos. Com isso não pretendo 
buscar uma relação necessária entre forma paralelística e forma de pensamento, 
sobretudo porque o paralelismo é possivelmente um universal poético, empregado em 
regimes expressivos tão distintos entre si quanto são o ameríndio, o russo, o hebraico e 
o chinês (Jakobson, 1966). A questão colocada é, pois, se e como o paralelismo, tomado 
como forma geral de expressão poética, molda e é moldado por regimes singulares de 
expressão e pensamento.

Reflexões sobre o uso de paralelismos na poesia chinesa apontam que a 
superposição de padrões linguísticos confere uma “visão binocular” capaz de projetar 
um efeito de solidez e profundidade (Peter A. Boodberg, apud Jakobson, 1966, p.  402). 
Essa ideia inspira a interpretação das artes verbais xamanísticas ameríndias, em que 
“os paralelismos e as montagens parecem de fato prestar-se à visualização dos eventos 
paralelos que a pessoa cindida do xamã/cantador experiencia.” (Cesarino, 2006, p. 107) A 

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

42

história do curupira pode ser lida numa chave semelhante, pois aí também estão em jogo 
eventos paralelos, cuja sede, porém, não é a pessoa cindida do xamã/cantador, mas um 
espaço em que dois planos cosmológicos distintos são, ou parecem ser, coextensivos.

Estar sozinho na floresta e deparar-se com alguma espécie de espírito que lhe 
propõe uma interação é uma situação tipicamente ameríndia. Ela é um risco a que se está 
exposto na vida cotidiana e que infindáveis eventos míticos tematizam. Anne Christine 
Taylor (1993), ao explorar com detalhe esse tipo de encontro entre os Achuar, notou 
algo que pode ser estendido a outras socialidades das terras baixas sul-americanas: 
esses encontros estão sempre ancorados em relações de comunicação, eles ativam um 
código metalinguístico e as histórias que os relatam tratam da função de comunicação e 
das patologias que podem afetá-la. O caráter problemático da comunicação é certamente 
decorrência do perspectivismo ameríndio (Viveiros de Castro, 2020 [2002]). Relembrando 
de maneira muito sintética essa concepção, espécies que habitam o cosmo veem a si mesmas 
como humanas e outras espécies como não humanas. Quer dizer que os diferentes pontos 
de vista das diferentes espécies têm o mesmo modo de funcionamento, mas o que cada 
uma vê é sempre necessariamente diferente: todas as espécies veem o mundo da mesma 
maneira, mas cada uma vê um mundo diferente do das outras. A fórmula do perspectivismo 
enquanto uma epistemologia e várias ontologias, as mesmas representações e outros 
objetos, sentido único e referentes múltiplos (Viveiros de Castro, 2004, p. 6), conjuga uma 
correspondência e uma defasagem: espécies diferentes compartilham um ponto de vista 
humano, que, por ter uma propriedade dêitica/pronominal e não substantiva, só podem 
se manifestar alternadamente (Viveiros de Castro, 2012). As perspectivas tendem, pois, a 
se manter paralelas na medida em que se trata de mundos diferentes. 

É por isso que para os Achuar, na eventualidade de um encontro de uma pessoa 
com os espíritos iwianch (pertencente à categoria dos mortos), basta dizer “eu também 
sou uma pessoa” e emitir um barulho surdo para que o espírito desapareça (Taylor, 
1993, p. 430). Ao se afirmar como pessoa, um Achuar coloca o espírito na posição de não 
humano, assegurando sua estabilidade ontológica. O que deve a todo custo ser evitado é 
abrir um campo interacional. Uma conversa que tive sobre o curupira com interlocutores 
kotiria dão uma imagem invertida e complementar ao caso achuar. Antes de partir para 
uma incursão na floresta, é preciso realizar um benzimento protetivo, que, dirigido ao 
curupira, o faz dormir. Trata-se, portanto, de um ato linguístico agressivo, cujo caráter 
protetivo é anular a possibilidade de interação. Sem essa proteção, o incauto pode ser alvo 
das flechadas invisíveis do curupira. Nos dois casos, portanto, uma interação de caráter 
predatório substitui uma interação linguística.

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

43

Na história do curupira encontramos, transformados, todos esses elementos. 
Isso porque no mito, “a diferença entre os pontos de vista é ao mesmo tempo anulada 
e exacerbada”, nele “cada espécie de ser aparece aos outros seres como aparece para 
si mesma – como humana –, e, entretanto, age como se já manifestando sua natureza 
distintiva e definitiva de animal, planta ou espírito”. (Viveiros de Castro, 2020 [2002], p. 
307). O caçador e o curupira não apenas veem o mundo da mesma forma, eles assumem (em 
que pesem fingimentos e hesitações) que há, em alguma medida, um compartilhamento 
ou sobreposição de perspectivas: é o que possibilita o diálogo – e os equívocos. O que 
movimenta história do curupira é uma multiplicação de equivocações, no sentido que 
Viveiros de Castro dá ao termo: 

A equivocação não é um erro, uma ilusão ou uma mentira, mas a própria 
forma da positividade relacional da diferença, seu oposto não é a verdade, 
mas o unívoco, como a reivindicação da existência de um significado 
único e transcendente. O erro ou ilusão por excelência consiste, 
precisamente, em imaginar que o unívoco existe debaixo do equívoco 
e que o antropólogo é seu ventríloquo (Viveiros de Castro, 2004, p. 11).

Sigamos, pois, as equivocações: O curupira propõe um diálogo e projeta um campo 
relacional (“‘Olá, parente’, ele disse” – linha 32). O caçador hesita, pois, dentro de seu 
tapiri, no meio da noite, não pode identificar visualmente quem lhe dirige a palavra. Não 
há elementos suficientes à sua disposição para responder à questão: “Esse que ouço mas 
não vejo é um ser relacionável?”. Nesse momento da narrativa, o uso reiterado do morfema 
-koa9 – que Stenzel (2013, p. 282) analisa como evidencial indicativo de experiência 
direta não-visual e que eu traduzi pelo verbo “perceber”– transmite essa incapacidade 
de o caçador reconhecer a identidade do interlocutor potencial. Ante a insistência do 
curupira, o caçador aceita, às cegas, integrar esse campo interacional; ele enfim diz 
“Eu também sou seu parente”. Ao dar essa resposta, o caçador fez cruzar perspectivas 
que podiam e deviam permanecer paralelas e teve que lidar com as consequências do 
cruzamento. 

Quando o curupira pede ao caçador seu coração, este logo nota o despropósito 
do pedido. Mas a perspectiva do curupira já havia assumido uma posição dominante e 
o caçador percebeu que a equivocação não tinha uma resposta lógica, senão prática. Foi 
assim que ele devolveu ao curupira outra equivocação, ou melhor, três: três corações de 
macaco, em vez do seu. Como as dádivas não podiam prosseguir sem lhe custar a vida, 
o caçador propôs a troca de papéis: agora era sua vez de receber o coração do curupira. 

9	 Linhas 25, 28, 29, 30, 54, 55, 56 e 84.

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

44

Que este tenha aceitado atesta que há um campo interacional compartilhado. As regras 
e o valor da troca são um sentido comum para caçador e curupira, mas ele se atualiza 
por meio de referentes diversos. Porém, se é verdade que a equivocação não impede 
a relação, mas a funda (Viveiros de Castro, 2004, p. 10), o novo equívoco lançado pelo 
caçador ao propor a inversão dos papéis de doador-receptor tem algo de paradoxal. Ele 
visa restaurar sua própria perspectiva, anulando a do curupira, que evidentemente deve 
morrer ao cravar a faca em seu peito. Quando isso parece se concretizar, pois o curupira 
jaz inerte no chão, o caçador ecoa paralelisticamente a primeira frase dita pelo espírito 
mau da floresta: “Olá, parente”. Na batalha entre perspectivas, o caçador encontrou um 
meio de reaver a sua e por isso pode voltar para casa, o que não é comum ocorrer após 
encontros como o que ele teve. 

O retorno do caçador à cena do encontro após muito tempo produz uma inversão 
nos termos. O homem volta à clareira para tirar um dente do curupira, com o qual 
pretende fazer um colar. Como signos de quem é predado, o dente do curupira e o coração 
do caçador estão no campo da homonímia, que é outra forma de expressar a equivocação 
(Cassin, 2022 [2016]). Seja como for, o ponto de vista do caçador parecia estar assegurado 
e era o de predador. Nova equivocação, o que para o caçador era a morte, para o curupira 
era um sono profundo e ao acordar viu-se na obrigação de retribuir aquele que o 
despertou. O bastão mágico de caça – a dádiva enfim restituída do curupira ao caçador – é 
a equivocação final: servindo para predar acabará sendo o meio pelo qual o caçador será 
predado pelo curupira. Essa interpretação é reforçada por uma versão dessa narrativa 
publicada em nheengatu no final do século XIX por Barbosa Rodrigues (1890, p. 32-34), 
que não identifica sua origem. No fim dessa versão, o caçador ganha do curupira não um 
bastão, mas uma flecha mágica, que é uma surucucu. Dois meninos descobrem o segredo 
do caçador, roubam a flecha-cobra e tentam usá-la. Mas a flecha-cobra volta-se contra um 
dos meninos, pica-o e o mata. 

O primeiro e o segundo encontro entre o caçador e o curupira estão em relação de 
transformação, sendo o segundo bloco uma imagem simétrica e inversa ao primeiro – um 
paralelismo estrutural antitético que tento sintetizar nos esquemas abaixo. 

1o encontro: disponibilidade comunicativa (causada pelo aparecimento do curupira)

Esquema interativo

A - o que é predação para o curupira é troca para o caçador (aquele pede o coração deste).

B - o que é troca para o curupira é predação para o caçador (este pede o coração daquele).

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

45

2o encontro: indisponibilidade comunicativa (causada pelo desaparecimento do curupira)

Esquema interativo

A - o que é predação para o caçador é troca para o curupira (aquele quer o dente deste).

B - o que é troca para o caçador é predação para o curupira (este quer o coração daquele).

Curupira Caçador

1 encontro

Interação A (signo operador: 
coração do caçador/macacos) Predação Troca
Interação B (signo operador: 

coração do curupira) Troca Predação

2 encontro

Interação A’ (signo operador: 
dente do curupira) Troca Predação

Interação B’ (signo operador: 
bastão mágico ao caçador) Predação Troca

A noção ampla de paralelismo enquanto “equações verbais” que obedecem ao 
“princípio de similaridade e de contraste” (Jakobson, 2003, p. 72) permite identificá-lo 
em vários planos da narrativa. Repetições sistemáticas de elementos no interior de uma 
sentença ou entre sentenças adjacentes estão entre os principais recursos narrativos 
empregados por Ricardo Cabral em sua performance, permitindo-lhe conduzir as 
mudanças de cenas e de foco narrativo. No plano discursivo, o paralelismo é um princípio 
organizador da narrativa, que se constrói por meio de dois encontros – a um tempo 
similares e contrastantes – entre caçador e curupira. Os dois encontros também se duplicam 
paralelisticamente por meio de mudanças no foco da interação: em cada encontro, o tipo 
de interação entre caçador e curupira transita da predação à troca e vice-versa, conforme 
apontado nos esquemas acima. Presentes em vários níveis, os paralelismos, ao distribuir 
sistematicamente similaridades e contrastes, são a lógica que estrutura a narrativa, a 
engrenagem que a põe em movimento. Dito isso, cabe esboçar uma especulação sobre as 
possíveis relações entre esse princípio organizador da narrativa e o regime singular de 
pensamento que ela pressupõe.  

Equações verbais e inequações do pensamento

O curupira é mesmo alguém decisivo para pensar em conflitos ontológicos (Almeida, 
2021) e questões associadas a eles: tradução e equivocações, troca e predação como formas 
de relacionalidade do perspectivismo (Viveiros de Castro, 2020 [2002], 2004). Mas afinal, 
é possível precisar os nexos entre uma forma narrativa que se vale de paralelismos e uma 

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

46

forma de pensamento que tem também um plano de fundo paralelístico? As analogias, 
embora perceptíveis, bem podem ser contingentes. Poder-se-ia dizer, por exemplo, que 
os paralelismos gramaticais se limitam às demandas da performance oral da narrativa. 
Baseado em pressupostos evolucionistas, as reflexões de Albert Lord apontam que o 
uso de fórmulas e paralelismos na poesia oral teria o que ele chama de função mágico-
religiosa, que seria anterior à função estética. Nesse processo, haveria uma espécie de 
conquista evolutiva, pela qual o artista emancipou-se do feiticeiro (Lord, 1971 [1960], p. 
66-67). Embora recusando os resquícios evolucionistas do seu argumento, Lord nos ajuda 
a compreender os recursos poéticos em termos mais abrangentes. Eles não cumprem 
apenas uma função comunicativa ou estética, mas dão também forma a modos de pensar 
e existir. 

Como vimos, em escalas diferentes, a história do curupira é construída por meio 
de desdobramentos sistemáticos, que vão da progressão narrativa organizada por 
sucessões de linhas paralelas até as duas cenas narrativas paralelas – representadas pelos 
dois encontros entre o caçador e o curupira –, passando pela permutação, em cada cena, 
do entendimento da relação como troca ou como predação. Nesses dois últimos casos, 
sobretudo, a presença de paralelismos é tão notável quanto o contraste entre os termos 
que os compõem. Por exemplo, na linha 32, o curupira dirige-se pela primeira vez ao 
caçador desta forma:

ne koiro, nia tiro.			  “Olá, parente”, ele disse.		

Após o curupira ter cravado a faca em seu próprio peito e desfalecido, é o caçador 
que se dirige ao outro nestes termos (linha 88):

ne koiro, nia. 			   “Olá parente”, disse.	

Outro exemplo ocorre quando, após hesitar, o caçador responde à interpelação do 
curupira. Na linha 41 este lhe diz: 

koiro yʉ’ʉre mʉ’ʉ yahiripho’nare yʉ’ʉre waga.		

“Parente, me dê, me dê seu coração.

No momento em que finalmente acabam os corações do macaco, é a vez do caçador 
de interpelar o curupira (linha 70):

mʉ’ʉkhʉ yʉ’ʉre mʉ’ʉ yahiripho’nare waga koiro, nia.

“Você também, me dê seu coração, parente”, disse.

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

47

Caçador e curupira repetem praticamente as mesmas frases, mas em cada caso os 
valores se alteram. “Olá, parente” serve ora para abrir um diálogo, ora para garantir que 
ele se fechou. No outro caso, pedir o coração do interlocutor é sempre uma relação de 
predação que aparece como uma relação de troca. Mas no primeiro momento o pedido 
é recebido como um absurdo lógico e no segundo apenas como dificuldade prática. Está 
claro que esse tipo de sequência não pode ser tomado meramente como redundância a 
serviço da performance oral ou como mnemotécnica. Pode ser isso também, mas antes de 
tudo é uma reflexão sobre a arte da tradução em diálogos que conectam planos ontológicos 
distintos. A homonímia pode ser a forma mesma de dizer outra coisa, pois os princípios 
de identidade e do terceiro excluído não operam aqui. Predação pode ser troca e vice-
versa, e ambas a mesma coisa ao mesmo tempo. Não faz sentido, portanto, pedir que a 
tradução produza equivalências. O que a história do curupira faz é justamente mostrar que 
semelhanças de superfície guardam diferenças de fundo – os mesmos sintagmas podem 
significar troca ou predação –, e que diferenças de superfície guardam semelhanças de 
fundo – embora em planos ontológicos diferentes, caçador e curupira compartilham a 
predação e a troca como premissas da relacionalidade. 

O curupira é o mestre/dono da mata e/ou dos animais de caça. Enquanto tal é um 
potencial predador de caçadores, que devem se precaver desse tipo de encontro, do qual 
têm pouca chance de sobreviver (Barreto et al., 2018, p. 74, Reichel-Dolmatoff, 1971). Os 
pés virados para trás do curupira é um elemento semiótico indicativo de sua capacidade de 
produzir equivocações: orientar-se pelo sentido contrário ao de suas pegadas significa ir 
ao encontro dele. As relações entre predação e troca, que estão no cerne do perspectivismo 
(Viveiros de Castro, 2020 [2002]), tomam forma por meio de traduções equívocas que 
vemos na história do curupira10. Encontrei referências ao curupira em somente em dois dos 
nove volumes da Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro. Nas narrativas dos autores 
desana Bayaru e Ye Ñi (2004), há apenas uma breve menção à relação transformacional 
entre o boraro (curupira) e Miriá Porã Masʉ́ (Jurupari). Mais reveladoras são as quatro 
narrativas dos autores tariana Kedali e Kali (2000). No conjunto de “Histórias de Ñaamu, 
o Curupira”, pode-se ver exemplos clássicos do perspectivismo: o que são mutuns para 
a mulher do caçador são galinhas para a curupira, o que é um prato para o curupira é 

10	 Encontrei referências ao curupira em somente dois dos nove volumes da Coleção Narradores Indígenas 
do Rio Negro. Nas narrativas dos autores desana Bayaru e Ye Ñi (2004), há apenas uma breve menção 
da relação transformacional entre o boraro (curupira) e Miriá Porã Masʉ́ (Jurupari). Mais reveladoras 
são as quatro narrativas dos autores tariana Kedali e Kali (2000). No conjunto de “Histórias de Ñaamu, 
o Curupira” pode-se ver exemplos clássicos do perspectivismo: o que são mutuns para a mulher do 
caçador são galinhas para a curupira, o que é prato para o curupira é um cogumelo para o pescador etc. 
Embora não seja possível aprofundar relações entre as narrativas, tanto nas dos Tariana quanto na dos 
Kotiria nota-se a conjunção entre predação e relações equívocas

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

48

um cogumelo para o pescador etc. Embora não seja possível aprofundar relações entre 
essas narrativas sobre o curupira, tanto nas dos Tariana quanto na dos Kotiria nota-se 
uma nítida conjunção entre predação e relações equívocas.

Deixando esse aprofundamento comparativo para um trabalho futuro, eu gostaria 
de introduzir aqui outra categoria-chave do pensamento amazônico, a noção de maestria-
domínio (Fausto, 2008). Em sua síntese interpretativa dessa categoria, Carlos Fausto 
observa que um de seus pontos mais importantes é a assimetria, entendida em termos 
de englobamento ou de relação continente-conteúdo (Fausto, 2008, p. 333-334). Para o 
autor, a assimetria que há na relação de maestria-domínio está intimamente associada à 
predação, e a troca, que invoca a imagem da simetria, não parece ter maior importância 
nessa interpretação. 

Contudo, percebo que a história do curupira, que tem em seu fundo esse esquema 
relacional da maestria, reflete sobre as traduções interespecíficas dos idiomas da 
predação e da troca, da assimetria e da simetria. No fim de suas considerações sobre a 
ideologia bipartite ameríndia, Lévi-Strauss reafirma uma reflexão sua, elaborada quase 
cinquenta anos antes, sobre o sistema de metades, que exprime não apenas mecanismos 
de reciprocidade, mas também relações de subordinação. “O dualismo se traduz por um 
jogo que bascula entre a reciprocidade e a hierarquia” (Lévi-Strauss, 1991, p. 313-314). 
Os Kotiria – e povos habitantes do Uaupés em geral – não se organizam por sistemas 
de metades. Contudo, sua organização por meio de um sistema de grupos exógamos 
hierarquicamente distribuídos e que realizam trocas igualitárias entre si, produz também 
um paradoxo entre dois princípios contrastantes que servem, simultaneamente, para 
descrever as relações sociais kotiria (Chernela, 1993). 

Os paralelismos da história do curupira desdobram-se em vários planos e só uma 
tradução atenta à construção poética da narrativa é capaz de evidenciá-los de maneira 
mais completa. Esse conjunto de paralelismos é meio de expressão desse amplo problema 
de pensamento que são as formas de relacionalidade. A tradução é uma peça-chave 
dessa reflexão, ou melhor, trata-se propriamente de uma reflexão sobre a tradução e seus 
pressupostos. A história do curupira mostra que no paralelismo como na tradução, nunca 
há identidade completa entre os termos, mas uma oscilação permanente entre compasso 
e descompasso. Isso porque as duplicações não servem para produzir identidades, mas 
diferenças. 

De fato, um dos princípios fundamentais da lógica ameríndia é o da diferença, não o 
da identidade. A ideologia bipartite analisada por Lévi-Strauss (1991) ou o perspectivismo 
por Viveiros de Castro (2020 [2002]) são demonstrações desse substrato filosófico 

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

49

ameríndio. Mas ainda resta muito a desvendar sobre as relações entre expressões poéticas 
ameríndias e formas de pensamento, que são ambas muito diferentes das tradições 
poéticas e especulativas dos ocidentais e ocidentalizados. Vimos que Jakobson definiu o 
paralelismo como “equações verbais”, o que é bem apropriado. A história do curupira, 
contudo, ajuda a revelar que essas equações podem servir para pensar inequações, da 
relacionalidade e dos princípios comunicativos e tradutórios que a fundam. Se há uma 
lição a reter dessa narrativa, é que traduções só podem realizar-se entre compassos e 
descompassos, pois um é a condição do outro. O momento de troca de narrativa que tive 
com Felisberto Moreno pode ser usado como exemplo dessa produção de diferenças: após 
ter-me ouvido contar a história que eu aprendi com o registro de Ricardo Cabral, ele a 
repetiu, introduzindo as diferenças de sua versão. Em seguida, contou outra história de 
curupira, de alguma forma observando o princípio de similaridade e contraste.

Referências

Almeida, Mauro (2021). Caipora e outros conflitos ontológicos. São Paulo: Ubu Editora.

Associação da Escola Indígena Khumuno Wʉ’ʉ Kotiria; União das Nações Indígenas do 
Alto Rio Waupés; Chacon, Thiago C.; Rocha, Pedro; Richwin, Igor. N. & Pedroso, Diego R. 
(2020). Água, Terra e Gente Kotiria e Kubeo: Primeiros Passos para um Plano de Gestão 
Territorial e Ambiental do Alto Uaupés, São Paulo, v. 1.

Bayaru, Tõrãmu (Galvão, Wenceslau Sampaio) & Ye Ñi, Guahari (Galvão, Raimundo) 
(2004). Livro dos Antigos Desana - Guahari Diputiro Porã. São Gabriel da Cachoeira: FOIRN. 
(Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro; v. 7).

Barreto, João Paulo Lima et al. (2018). Omerõ: constituição e circulação de conhecimentos 
Yepamahsã (Tukano). Manaus: EDUA.

Cassin, Barbara (2022 [2016]). Elogio da tradução: complicar o universal. São Paulo: 
Editora WMF Martins Fontes.

Cesarino, Pedro de N. (2006). De duplos e estereoscópios: paralelismo e personificação 
nos cantos xamanísticos ameríndios. Mana, 12(1), pp. 105-135.

_____ (2011). Oniska: Poética do Xamanismo na Amazônia. São Paulo: Editora Perspectiva/ 
Fapesp.

_____ (2015). Composição formular e pensamento especulativo nas poéticas ameríndias. 
Revista Brasileira, 83, pp. 17-31.

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

50

_____ (2024). Amazonian shamanic enquiry: formulaic composition and specialized 
discourse. Journal of the Royal Anthropological Institute, 30, pp. 205-224.

Chernela, Janet (1993). The Wanano indians of the Brazilian Amazon: a sense of space. 
Austin: University of Texas Press.

Fausto, Carlos (2008). Donos demais: maestria e domínio na Amazônia. Mana, 14(2), p. 
329-366.

Franchetto, Bruna (2012). Línguas ameríndias: modos e caminhos da tradução. Cadernos 
de Tradução, 30(2), p. 35-62.

Hymes, Dell (1992 [1981]). “In Vain I Tried to Tell You”. Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press.

Jakobson, Roman (1966). Grammatical Parallelism and Its Russian Facet. Language, 42(2), 
pp. 399-429.

_____ (2003). Linguística e comunicação. São Paulo: Cultrix, 2003.

Kedali (Barbosa, Manuel Marcos) & Kali (Garcia, Adriano Manuel) (2000). Upíperi Kalísi: 
Histórias de Antigamente. História dos antigos Taliaseri-Phukurana (versão do clã Kabana-
idakena-yanapere). São Gabriel da Cachoeira: UNIRVA/FOIRN, 2000. (Coleção Narradores 
Indígenas do Rio Negro; v. 4).

Lévi-strauss, Claude (1958). Anthropologie structurale. Paris: Plon.

_____ (2021 [1963]). O cru e o cozido: mitológicas I. Rio de Janeiro: Zahar.

_____ (2011 [1971]). O homem nu: mitológicas IV. São Paulo: Cosac Naify.

_____ (1991). Histoire de lynx. Paris: Plon.

Lord, Albert (1971 [1960]). The singer of tales. New York: Atheneum.

Nagler, Michael (1967). Towards a generative view of the oral formula. Transactions and 
proceedings of the American Philological Association, 98, pp. 269-311.

Rodrigues, João Barbosa (1890). Poranduba amazonense ou kochymauara porandub. Rio 
de Janeiro: G. Leuzinger e Filhos.

Reichel-Dolmatoff, Gerardo (1971). Amazonian cosmos: the sexual and religious symbolism 
of the Tukano Indians. Chicago: University of Chicago Press.

João Marcos Cardoso



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

51

Severi, Carlo (2002). Memory, Reflexivity and Belief. Reflections on the Ritual Use of 
Language. Social Anthropology,  10, pp. 23-40.

_____ (2007). Le principe de la chimère: une anthropologie de la mémoire. Paris: Presses de 
l’Ecole Normale Supérieure / Musée du Quai Branly.

_____ (2014). Transmutating beings. Hau: Journal of Ethnographic Theory, 4(2), pp. 41-71.

Stenzel, Kristine (2007). Kotiria Linguistic and Cultural Archive. Endangered Languages 
Archive. http://hdl.handle.net/2196/00-0000-0000-0002-05B0-5. Acessado em 16 de 
junho de 2024.

_____ (2016). More on switch-reference in Kotiria (Wanano, East Tukano). In Gijn, Rick Van 
& Hammond, Jeremy (Orgs.), Switch reference 2.0 (pp. 425-452). Amsterdam/Philadelphia: 
John Benjamins Publishing Company.

_____ (2013). A Reference Grammar of Kotiria (Wanano). Lincoln: University of Nebraska 
Press.

Taylor, Anne Christine (1993). Des fantômes stupéfiants: langage et croyance dans la 
pensée achuar. L’Homme, 33(126/128), pp. 429-448.

Tedlock, Dennis (1983). The spoken word and the work of interpretation. Philadelphia: The 
University of Pennsylvania Press.

Venuti, Lawrence (2021 [1995]). A invisibilidade do tradutor: Uma história da tradução. 
São Paulo: Editora Unesp.

Viveiros de Castro, Eduardo (2020 [2002]). A inconstância da alma selvagem e outros 
ensaios de antropologia. São Paulo: Ubu Editora.

_____ (2004). Perspectival Anthropology and the Method of Controlled Equivocation. Tipití: 
Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America: 2(1), pp. 3-22. 

_____ (2012). O medo dos outros. Revista De Antropologia, 54(2), pp. 885-917.

Recebido em 15 de fevereiro de 2025.

Aceito em 15 de julho de 2025.

Dois encontros com o curupira



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

52

Dois encontros com o curupira: tradução e formas de relacionalidade

Resumo
Neste artigo apresento uma tradução de uma narrativa kotiria sobre o curupira, buscando 
recriar em português elementos poéticos presentes na performance original. Os Kotiria 
são um povo falante de uma língua da família Tukano Oriental que habita o Alto Rio 
Uaupés. A tradução da narrativa (que faz parte do Kotiria Linguistic and Cultural Archive, 
hospedado no Endangered Languages Archive) abre a possibilidade de analisar nexos 
entre formas poéticas, formas de pensamento e formas de relacionalidade presentes entre 
os Kotiria, tais como as relações entre os paralelismos poéticos da narrativa kotiria e um 
regime de pensamento específico. Os paralelismos entre caçador e curupira, que formam 
o núcleo da narrativa, seriam ademais uma reflexão sobre a tradução entre diferentes 
planos ontológicos. O artigo se insere no debate sobre temas caros à etnologia, tais como 
etnopoética, ontologia, perspectivismo, mas que ecoam em outras disciplinas, como 
linguística, estudos da tradução e estudos literários.
Palavras-chave: Noroeste Amazônico; Xamanismo Ameríndio; Artes Verbais; Estudos da 
Tradução.

Two encounters with the curupira: translation and forms of relationality

Abstract 
This article presents a translation into Portuguese of a Kotiria narrative about the curupira. 
The Kotiria are an Indigenous people of the Upper Uaupés River who speak a language 
of the Eastern Tukanoan family. The translation seeks to recreate the poetic features of 
the original performance in Kotiria. As part of the Kotiria Linguistic and Cultural Archive 
(Endangered Languages Archive), the narrative offers a lens for exploring connections 
between poetic form, thought, and relationality among the Kotiria, particularly the links 
between its poetic parallelisms and a specific regime of thought. The central parallelism 
between a hunter and the curupira can also be read as a reflection on translation across 
ontological planes. The article engages with debates central to ethnology – ethnopoetics, 
ontology, perspectivism – while also contributing to discussions in linguistics, translation 
studies, and literary studies. 
Keywords: Northwest Amazon; Amerindian Shamanism; Verbal Arts; Translation Studies.

João Marcos Cardoso


