
R@U, 17 (1), jan./jun. 2025: 8-25.

Dossiê “Ontologia e Linguagem: documentação, retomadas 
linguísticas e poéticas da tradução”

Danilo Paiva Ramos

Professor de Antropologia Social/Universidade Federal de São Carlos

danilo.ramos@ufscar.br

https://orcid.org/0000-0002-3169-504X

Ian Packer

Professor Efetivo/Universidade Federal do Espírito Santo

ian.packer85@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-1663-2312

Evandro Bonfim

Pesquisador Visitante/Universidade Federal de São Carlos

Pesquisador Colaborador/Museu Nacional

evandrobonfim@mn.ufrj.br

https://orcid.org/0000-0002-0459-928X

Leandro Durazzo

Observatório de Psicologia Ambiental Latino-Americana/Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte

leandro.durazzo@ufrn.br

https://orcid.org/0000-0001-5160-2835

 



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

9Dossiê "Ontologia e Linguagem"

Introdução

Apesar do Estado brasileiro, centralizador e monolíngue, ter promovido o 
português como língua oficial do país desde pelo menos o século XVIII (Oliveira, 2010), é 
notável a existência e a persistência de uma enorme diversidade linguística no interior de 
nossas fronteiras. De acordo com os dados do último censo do IBGE (2022), 295 línguas 
indígenas são faladas e sinalizadas por pessoas de 391 povos atualmente no Brasil, número 
que contrasta com o quantitativo anterior de 274 línguas indígenas do censo e com as 
estimativas de especialistas que giram em torno de 160 línguas indígenas de 45 famílias 
linguísticas (Galucio, Moore & Van der Voort, 2018). Chama a atenção a grande diversidade 
linguística, juntamente com a presença marcante das línguas de matriz africana nos 
falares e cantares de quilombos e terreiros, das línguas de imigração, das línguas de sinais, 
línguas crioulas, dentre outras manifestações, o que revela a multiplicidade linguística da 
sociedade brasileira, ainda que tal multiplicidade esteja longe de ser preponderante em 
termos de reconhecimento público. A notável divergência entre dados oficiais baseados 
em critérios e metodologias distintas, os contínuos esforços para inventariar e afirmar 
políticas de planejamento e salvaguarda da diversidade linguística e as crescentes 
mobilizações em torno de ações de retomada, revitalização e vitalização vêm afirmando a 
centralidade de repensar não só o que é uma língua, mas também como se manifestam as 
línguas, falares e linguagens a partir de diferentes pontos de vista, modos de existência e 
engajamentos coletivos.

Se nas últimas décadas diferentes comunidades sociolinguísticas passaram a estar 
no foco de algumas políticas públicas de proteção e fortalecimento, como o Inventário 
Nacional da Diversidade Linguística (2010) e o Grupo de Trabalho Nacional da Década 
Internacional das Línguas Indígenas (DILI 2022-2032, ONU - Resolução A/RES/74/135)1, 
é preciso ressaltar que sua resiliência e vitalidade decorrem sobretudo das estratégias 
sociopolíticas que elas desenvolveram, e continuam a desenvolver, para escapar à pressão 
monolinguista circundante e dominante, como por exemplo: a luta pela demarcação de seus 
territórios; o empenho em manter e transformar suas práticas e formas de comunicação 
1	 Dentre as leis e normativas importantes devem ser destacadas: o Decreto nº 7.387 de 2010, que institui 

o Inventário Nacional da Diversidade Linguística; a Lei nº 10.436 de 2002, que dispõe sobre a Língua 
Brasileira de Sinais; a Portaria Iphan nº 586 de 2006, que dispõe sobre o reconhecimento de grupo de 
trabalho criado por instituições governamentais e não governamentais para tratar de políticas públicas 
voltadas à preservação e proteção do multilingüismo no país. Vale destacar também as diversas leis de 
co-oficialização de línguas indígenas em nível municipal e, mais recentemente, estadual (o município 
pioneiro sendo São Gabriel da Cachoeira, que em 2002 co-oficializou as línguas indígenas Baniwa, 
Nheengatu e Tukano); e a criação em 2023 do Departamento de Línguas e Memória dentro do Ministério 
dos Povos Indígenas.  A Cartilha Línguas Indígenas de Sinais (LIS) (2024a) e a Cartilha Braslind (2024b) 
podem ser apontadas como materiais relevantes publicados recentemente pelo Ministério dos Povos 
Indígenas.



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

10

ritual em contextos de interação interétnica; a determinação em garantir o direito ao uso 
de suas línguas maternas no âmbito do ensino formal e em outras instâncias de saber-
poder; o engajamento em processos de revitalização, retomada e recriação linguística; 
a persistência em fazer suas línguas, linguagens e artes verbomusicais adentrarem a 
produção cultural contemporânea, demarcando novos espaços de fala e de atuação política.

Tais engajamentos coletivos colocam questões que vêm desafiando pressupostos 
conceituais e analíticos importantes tanto da Antropologia e da Linguística, quanto dos 
estudos literários e da teoria da tradução, delineando o campo dos estudos sobre Ontologia 
e Linguagem como um campo de problemáticas sobre modos de ser da linguagem2. 

Dentre as diversas proposições recentes situadas em tal campo, entendemos que 
podem ser destacadas duas linhas principais, que também nos ajudam a situar boa parte 
dos trabalhos reunidos neste dossiê. A primeira delas seria a que poderíamos chamar 
de Descolonialidade e Línguas-Espírito3, inicialmente elaborada por Rubim, Bonfim 
& Meirelles (2022) no artigo “Década internacional das línguas indígenas no Brasil”, e 
também em diferentes documentos e cartas publicadas nos últimos anos pelo grupo de 
trabalho nacional da Década Internacional das Línguas Indígenas. A segunda, por sua 
vez, seria a que foi denominada Multinaturalismo linguístico, inicialmente elaborada 
por Hauck e Heurich (2018) na apresentação do dossiê “Language in the Amerindian 
imagination: An inquiry into linguistic natures”4, organizado por eles na revista Language 
and Communication5 e que, alguns anos depois, recebeu novos desdobramentos em artigo 
publicado por Hauck (2023) no Journal of Linguistic Anthropology.

Descolonialidade e Línguas-espírito

Em 2019, a proclamação pela Assembleia Geral das Nações Unidas do período 
compreendido entre 2022 e 2032 como sendo a Década Internacional das Línguas 
Indígenas (DILI) evidenciou a situação crítica de muitas línguas indígenas e enfatizou 

2	 Tomar os estudos sobre Ontologia e Linguagem como um campo de problemas, faz ressoar a perspectiva 
de Maniglier (2023) que, ao estudar os manuscritos de F. de Saussure, propõe que o estruturalismo 
seria mais um campo de problemáticas do que um método, ou uma doutrina, sendo assim um modo de 
empreitadas teóricas diversas (antropológicas, linguísticas, psicanalíticas, filosóficas) confrontarem-se 
com dados problemas filosóficos (Maniglier, 2023, p. 38).

3	 O uso do termo “descolonial” nesta abordagem faz ressoar o entendimento de Walsh (2009) de 
um posicionamento contínuo e ativo de transgressão e insurgência, o que corrobora com o uso da 
expressão “levante” pelas autoras. Entretanto, não é incorporada a mudança de grafia de descolonial 
para decolonial, como proposto por Walsh (2009) e seguidores (as) desta perspectiva teórica de 
decolonialidade. 

4	 Publicado no Brasil com o título “A linguagem de outro jeito: as naturezas linguísticas e o desafio 
ontológico”, no livro Cosmopolítica e Linguagem, organizado por Severo e Buzato (2023). 

5	 O dossiê reúne trabalhos apresentados em um grupo de trabalho realizado em 2016 no âmbito do 
congresso da American Anthropological Association.

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

11

a importância de pesquisas voltadas para o registro e o fortalecimento da diversidade 
linguística. Desde então, a atuação do grupo de trabalho nacional da DILI, bem como 
da Rede de Pesquisadores(as) Indígenas de Línguas Ancestrais, vem se tornando peça 
fundamental não só no processo de construção de novas políticas linguísticas, como 
também na proposição e defesa da centralidade que as concepções indígenas de língua e 
linguagem devem ter na elaboração e efetivação destas últimas. Assim, no artigo “Década 
internacional das línguas indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena na 
construção de políticas linguísticas​​”, Rubim Bonfim & Meirelles (2022) enfatizam que 
tal centralidade implica na descolonização de saberes sobre as línguas indígenas e na 
constituição de uma epistemologia fundamentada nas complexas concepções de “língua-
espírito” que vêm sendo elaboradas por diferentes coletivos e pessoas indígenas.

Essa abordagem descolonial de estudos sobre as “línguas-espírito” também vem se 
consolidando a partir de importantes documentos políticos, tais como a “Carta de Belém 
das Línguas dos povos indígenas do Brasil” (elaborada em novembro de 2022, durante o 
II Seminário Viva Língua Viva) e as “Diretrizes para a criação de políticas linguísticas para 
o fortalecimento das línguas indígenas no Brasil” (2023a). 

Nesta última, lemos que:

Os espíritos ancestrais dos nossos antigos, que são a vida no planeta, 
despertam e falam por meio das línguas. Essa grandeza se apresenta 
independente do sujeito que lhe observa, possui vida, saberes, concepções 
de mundo que desafiam o entendimento da ciência e dos conhecimentos 
ocidentais. É uma união, é uma existência, é uma afirmação que nos leva 
a pensar em uma nova realidade epistêmica. Por não ser visível, obriga-
nos a novas formas de compreensão, porque “o espírito” não se vê, 
mas todavia está sempre presente nos rituais, nos cantos, nas aves, nos 
animais, nos rios, nas matas, nos saberes tradicionais e na cosmovisão dos 
povos indígenas. Em cada cura, em cada ensinamento, estão presentes os 
espíritos das línguas. 

A concepção de espírito que estamos apresentando é a concepção de 
espírito dos povos originários dos continentes Abya Yala (Amazônico, 
Andino e Mesoamericano). Se pedirmos para que a expressão língua-
espírito possa ser traduzida pelos povos indígenas das diferentes famílias 
linguísticas ameríndias pode haver tradução direta, bem como outras 
traduções, como: língua de vida, língua território, palavra de vida, palavra 
de acolhimento, palavra do coração, entre outras. Tudo isso representa os 
mundos indígenas e a diversidade das ontologias dos povos originários 
(2023a, p 2-3).

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

12

Vemos assim que conceitos como “língua de vida”, “língua território”, “palavra de 
vida”, “palavra do coração”, ao invocarem a ancestralidade e a espiritualidade indígenas, 
revelam grande diferença em relação às concepções ocidentais de língua. Longe de serem 
apenas objetos de descrição e análise, as línguas ancestrais possuem subjetividade e 
agência e é por meio delas que os espíritos e os antepassados despertam e falam, usando 
“os sons do maracá, dos cantos rituais, dos ventos, das aves, dos animais, de todos os 
instrumentos xamânicos, com a intenção de frear as ações que causam a morte do planeta 
Terra” (idem, p 1). Haveria, assim, uma diversidade de ontologias próprias aos modos de 
ser, existir, resistir e habitar mundos igualmente diversos. O conceito de “língua-espírito” 
evoca a ressonância e a tradutibilidade de modos de entendimento sobre a linguagem. 
Ao mobilizar essa categoria, busca-se uma abertura das epistemologias ocidentais às 
concepções indígenas de língua.  

É possível ainda apontar outras contribuições importantes dos pesquisadores 
indígenas e não-indígenas engajados em torno do GT Brasil da DILI, como a proposição 
de que se passe a se referir ao português como língua indígena presente em cada povo 
como primeira língua ou língua adicional, e não mais como variante étnica ou local do 
idioma europeu (BRASIL, 2024b). No âmbito das línguas de sinais, destaca-se o abandono 
do conceito “línguas de sinais emergentes” em prol da identificação e documentação 
das línguas indígenas de sinais (LIS) como línguas sinalizadas plenas, evitando-se a 
interferência da Língua Brasileira de Sinais na descrição das LIS (BRASIL, 2024a). 

Algumas novas aberturas epistemológicas também podem ser observadas em 
esforços recentes como os de Durazzo & Bonfim (2023), Ramos (2023, 2024) e Severo & 
Buzato (2023). Em diálogo direto com a linha Descolonialidade e Língua-Espírito, Durazzo 
& Bonfim propõem entender a área etnolinguística do Nordeste indígena brasileiro como 
a área das Línguas Encantadas. Ambos enfatizam a importância da atenção para a relação 
entre línguas, cosmologias e socialidades entre humanos e não humanos, entendendo que 
as línguas e a reflexão de seus falantes sobre elas devem ser abordadas como gramáticas 
cosmopolíticas (Bonfim, 2017) ou como expressão de uma cosmopolítica linguística 
(Durazzo, 2019, 2022) que acontece em meio a processos de luta por terra, direitos e vida. 
Através das línguas encantadas, conceitos como “falante”, “transmissão” e “vitalidade” 
podem ser repensados a partir das concepções cosmológicas próprias de cada povo, sendo 
fundamentais para a realização de qualquer projeto de planejamento linguístico em tais 
contextos etnográficos. 

Algo semelhante vem sendo proposto por Ramos em estudos sobre o xamanismo e 
as concepções de linguagem de seus interlocutores Hupd’äh e Tukano no Alto Rio Negro-

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

13

AM. Por meio da etnografia da fala, o pesquisador afirma a importância da atenção às 
Línguas-Outrem, modos de comunicação próprios a campos dêiticos cosmológicos, e às 
proposições ontológicas sobre a linguagem, “complexas elaborações metalinguísticas 
e metadiscursivas observadas na reflexividade entre as elaborações teóricas vividas 
de diferentes coletivos e aquelas que guiam o próprio pesquisador no contínuo entre o 
sensível e o inteligível” (2023, p. 185). 

Por fim, percebe-se também certa proximidade com a noção de “Cosmopolítica 
e linguagem” sistematizada por Severo & Buzato (2023)6. Partindo do conceito de 
cosmopolítica, tal como formulado por Stengers (2011, 2015), os autores afirmam a 
importância de os estudos sobre a linguagem levarem em conta um outro tipo de sujeito 
(epistemológico e político) da linguagem, mais humanimal/naturocultural do que 
entendido como consciência transcendental (p. 17). 

Assim, estas recentes propostas evidenciam aberturas e ressonâncias que ressaltam 
as potencialidades da linha Descolonialidade e Língua-Espírito. Por meio de um processo 
que envolve engajamento coletivo, protagonismo indígena e a descolonização de saberes, 
conceitos e práticas de pesquisa, essa linha de problematizações vem possibilitando 
revelar teorias da linguagem próprias às ontologias dos povos indígenas e repensar 
conceitos, abstrações e velhas dicotomias enraizadas no pensamento científico ocidental.

Virada ontológica e multinaturalismo linguístico

Nas últimas décadas, as abordagens ontológicas em antropologia vêm consolidando 
uma transformação analítica, metodológica e perceptiva da disciplina com o intuito de 
reconfigurar a relação (tradicionalmente hierárquica ou assimétrica) entre material 
etnográfico e conceitos antropológicos e, assim, colocar em suspensão modelos teóricos 
e pressupostos ontológicos há muito naturalizados no Ocidente moderno (Holbraad & 
Pedersen, 2017, p. 6).

Analisando o pensamento dos principais autores e autoras que costumam ser 
identificados a essa virada, Holbraad e Pedersen identificaram três tendências ou 
abordagens principais. Uma primeira seria representada por propostas que buscam 
uma ontologia alternativa (Kohn, 2013), não dualista (Evens, 2008), uma ontologia no 
singular (Ingold, 2018), em suma, uma ontologia que substitua a ontologia dualista dos 
modernos. No caso da proposta de Kohn (2013), a questão da linguagem ocupa papel 
importante, pois a perspectiva semiótica que agrega humanos e não-humanos envolve o 
domínio do índice e do ícone, enquanto a discussão focada no símbolo, tendo como maior 

6	 Publicado no Brasil com o título “A linguagem de outro jeito: as naturezas linguísticas e o desafio 
ontológico”, no livro Cosmopolítica e Linguagem, organizado por Severo e Buzato (2023).

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

14

representante o signo linguístico saussuriano, representa a antropologia que não leva em 
conta outras espécies. Também fazem parte desta vertente as propostas cosmopolíticas 
(De la Cadena, 2010) ou de ontologia política (Blaser, 2013 e 2014) que buscam trazer 
não humanos para o debate político, entendendo que os danos ao planeta não podem 
ser pensados unicamente nos termos humanos e, assim, demandam outra prática ética 
e a inclusão dos não humanos. Uma segunda tendência, por sua vez, seria a da busca por 
“ontologias profundas”, tal como encontrada na obra de Descola (2005) em sua descrição 
de quatro ontologias fundamentais (naturalista, animista, totêmica e analógica), e de Scott 
(2007) na distinção que faz entre mono-ontologias e poli-ontologias. 

Já a terceira tendência, intitulada “virada ontológica”, é formulada por Holbraad 
& Pedersen (2017) tomando como base contribuições teóricas e reflexivas de Wagner 
(2010), Viveiros de Castro (2015) e Strathern (1987). Partindo-se de uma crítica aos 
grandes divisores que geralmente orientam o fazer etnográfico através das oposições entre 
natureza e cultura, indivíduo e sociedade, matéria e símbolo, dado e teoria etc., propõe-se a 
superação do relativismo cultural da Antropologia moderna através da intensificação dos 
compromissos antropológicos com a reflexividade, conceitualização e experimentação. 
Seria possível a intensificação do relativismo, por considerar-se que dados empíricos e 
pressupostos ontológicos são igualmente variáveis, sendo necessário, a todo momento, 
desestabilizar os pressupostos do (a) próprio (a) pesquisador (a). Deve-se, assim, antes 
de mais nada, tomar o próprio saber antropológico como objeto de análise e refletir sobre 
suas implicações ontológicas para o fazer etnográfico (Holbraad & Pedersen, 2017, p. 12-
14). 

Buscando articular esta terceira tendência da “virada ontológica” aos estudos 
de antropologia linguística e semiótica, Hauck e Heurich (2018) delinearam então uma 
proposta analítica voltada à descrição e à compreensão reflexiva das “múltiplas naturezas 
da linguagem”. A proposta parte da percepção de que diversas proposições ontológicas 
sobre a língua e a linguagem emergem das etnografias, revelando, por exemplo, 
entendimentos destas como substâncias ou como um atributo compartilhado por 
humanos e não humanos, o que aponta não só para a radical diferença existente entre os 
conceitos linguísticos e antropológicos próprios do pensamento euroamericano e aqueles 
elaborados por interlocutores de pesquisa e seus mundos, como para a possibilidade 
destes últimos serem intensamente contrapostos aos primeiros. Nas palavras de Hauck, 
ao invés de se procurar

“substituir a constituição moderna por uma alternativa melhor, ou 
situá-la como uma configuração possível entre outras, o objetivo é a sua 
transformação por meio do encontro etnográfico [...] tendência mais 

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

15

próxima do projeto de provincializar a Europa de Chakrabarty (2000, p. 
16), que não visa ‘rejeitar ou descartar o pensamento europeu’, mas sim 
‘explorar como este pensamento - que agora é herança de todos e que afeta 
a todos nós - pode renovar-se a partir e para as margens’; essa tendência, 
por sua vez, visa à reconceituação dos conceitos centrais da antropologia 
a partir das realidades etnográficas que ela encontra” (Hauck, 2023, p. 
51).

Desse modo, ao contrário de concepções que tomam as teorias extra-modernas 
sobre a linguagem como meras “ideologias”, “crenças” ou “representações” e pressupõem 
a unicidade e universalidade do real e da própria linguagem enquanto sistema e abstração, 
a proposta do “multinaturalismo linguístico” consolida uma abordagem radicalmente 
aberta a outras ontologias da linguagem. Esta linha apresenta também potenciais diálogos 
e aproximações com o que vem sendo proposto pelos movimentos e intelectuais indígenas, 
seus engajamentos coletivos e línguas-espírito. 

Ontologia e Linguagem: documentação, retomadas linguísticas poéticas da tradução

Este dossiê tem origem nas comunicações que foram apresentadas no grupo de 
trabalho “Ontologia e Linguagem: línguas indígenas, artes verbais e retomadas linguísticas”, 
que aconteceu em 2024, em Belo Horizonte (MG), no âmbito da 34a Reunião Brasileira 
de Antropologia (RBA). Tendo em vista a alta qualidade dos trabalhos e dos debates que 
eles ocasionaram, julgamos que valia a pena reuni-los em uma publicação conjunta. Ao 
optarmos, contudo, por uma chamada aberta, foi possível acolher um número mais amplo 
de artigos, acrescentando às temáticas inicialmente previstas também contribuições 
valiosas de pesquisadores das áreas de literatura e tradução, que enriqueceram ainda 
mais o horizonte interdisciplinar aberto pelo GT 7.

Transitando pelos mundos de cerca de 15 povos diferentes , por línguas de mais 
de 10 famílias linguísticas distintas e por diversas modalidades de artes verbomusicais 
ameríndias (benzimentos xamânicos e cantos rituais, narrativas míticas e biográficas, 
sonhos e discursos políticos, dentre outros) e afrodiaspóricas, o presente dossiê busca 
cartografar experiências em curso de documentação, tradução e retomada de línguas 
indígenas, oferecendo um contexto crítico e reflexivo para todos aqueles interessados em 
ouvir atentamente as proposições ontológicas sobre o mundo e sobre a linguagem feitas 

7	 O dossiê reflete também os esforços recentes como a criação do Grupo de Pesquisa em Etnografia, 
Linguagem e Ontologia (ELO) no âmbito do Programa de Pós-graduação em Antropologia Social da 
UFSCar. O grupo reúne docentes e pesquisadores das áreas da Antropologia linguística, Linguística 
e Filosofia da Linguagem e busca consolidar um espaço interdisciplinar para a reflexão, pesquisa e 
extensão. Reflete também a atuação e parceria com o GT Nacional da Década Internacional das Línguas 
Indígenas.

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

16

por coletivos e pessoas indígenas (e de terreiro) por meio de complexas elaborações e 
práticas metalinguísticas e metadiscursivas. Os diferentes artigos, baseados em trabalhos 
etnográficos ou de documentação linguística permitem ressaltar encontros e desencontros 
ontológicos sobre a conceituação de língua, e desestabilizar projeções reificantes, 
multiculturais e naturalizadoras.

Um primeiro conjunto de artigos reunidos neste dossiê apresenta questões 
interessantes para repensar a relação entre etnografia e linguagem. De modo geral, os 
trabalhos identificam a necessidade de se descrever e discutir fenômenos relativos à 
linguagem, como fala, canto, sopro, assobio, choro, ruído, corpo produtor de som, o que 
remete diretamente aos diversos tipos de existentes em relação de socialidade estendida 
com os povos indígenas ou mesmo das próprias possibilidades de composição da pessoa 
indígena, que trazem em si a própria alteridade, inclusive linguística.

O artigo Dois encontros com o Curupira: tradução e formas de relacionalidade, de 
João M. Cardoso, apresenta e discute a tradução de uma narrativa sobre o Curupira do povo 
Kotiria, que habita a região do Alto Rio Negro-AM e é falante da língua Kotiria, pertencente 
à família linguística Tukano Oriental. A tradução toma como ponto de partida um texto 
transcrito que é parte do acervo Kotiria Linguistic and Cultural Archive, que integra o 
Endangered Languages Archive (ELAR), e busca recriar em português elementos poéticos 
da performance original em Kotiria a fim de analisar a relação entre formas poéticas, 
formas de pensamento e formas de relacionalidade.

Em Sobre o que cantam os Ka’apor?, André Sanches de Abreu enfoca os cantos 
ka’apor sobre as aves, ma’ewyra jyngariha, e os cantos de pajé denominados paje jyngariha. 
Os Ka’apor habitam a Terra Indígena Alto Turiaçu, entre os estados do Maranhão e Pará, 
e são falantes de uma língua da família linguística tupi-guarani. No trabalho, é realizada 
uma análise da estrutura dos cantos e dos recursos formais, estéticos e performativos 
mobilizados por essas artes verbo-musicais, e destacada a importância dos cantos sobre 
as aves por constituírem uma espécie de “guia musical de aves”. De modo interessante, 
é ressaltada a importância da interdisciplinaridade para que seja proporcionada uma 
melhor compreensão dos modos de conhecer ka’apor. Os cantos analisados também fazem 
parte de um acervo Ka’apor que integra o Endangered Languages Archive.

No artigo O poder das palavras: poética de um basere entre os Tuyuka do alto Uaupés, 
Emmanuel R. Richard volta-se ao estudo da arte verbal tuyuka dos basere, fórmulas verbais 
destinadas ao cuidado e à construção do corpo. O autor toma como base a transcrição e 
tradução de um basere gravado com um especialista do povo Tuyuka da comunidade de 
São Pedro (Mõpoea), localizada no alto Tiquié (Brasil) e busca entender o que define esta 

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

17

forma de arte verbal, a origem desta prática e suas dimensões agentivas. Ao analisar a 
transcrição e a tradução do basere, o autor procura analisar o que a linguagem poética do 
basere revela sobre o pensamento e as ações dos especialistas rituais, inter-relacionando 
dimensões ontológicas e cosmológicas dos Tuyuka.

Em O vôo do urubu: cenas do canto zo’é, Hugo Pedreira, por sua vez, também trata 
do rico universo das artes verbais ameríndias; dessa vez, dos Zo’é, povo tupi-guarani que 
vive no Pará. Acompanhando a figura do urubu-rei, em particular, Pedreira mostra como a 
compreensão do valor conceitual e da densidade cosmopoética que este ser possui para o 
pensamento Zoé só pode ser alcançada por meio da análise do modo como ele se apresenta 
em diferentes modalidades discursivas, dentre as quais se inclui – o que é especialmente 
interessante – os experimentos que jovens deste povo indígena de recente contato vêm 
fazendo com a linguagem escrita.

Em Yangwareta e Akarandek: breve incursão pela Cosmologia dos povos Wajuru e 
Macurap, Mayara Ribeiro, Antônia F. Nogueira, Ana V. Galúcio, Margarida Macurap, Isaura 
Macurap e Paulina Macurap partem de diferentes versões de uma mesma narrativa (algumas 
registradas por Betty Mindlin nos anos 1990, outras documentadas por elas entre 2023 
e 2024) para refletirem sobre a relação entre esta narrativa e as cosmologias dos povos 
Makurap e Wajuru, que habitam terras indígenas no estado de Rondônia e são falantes de 
línguas da família linguística Tupari. A narrativa sobre a “cabeça voadora” é contada por 
diferentes povos e é denominada Akarandek pelos Makurap, e Yangwareta pelos Wajuru. 
O artigo é fruto de trabalho colaborativo entre narradores Makurap e Wajuru, e as autoras, 
que são pesquisadoras de linguística indígena, antropologia e estudos literários.

Já em Palavras luminosas: esboço de uma ontologia da linguagem taurepang, Caio 
Monticelli discute a correlação entre ontologia da linguagem e as concepções sobre os 
existentes e as relações que estabelecem entre si em cosmologias não-ocidentais, como 
as ameríndias. Entre os Taurepang, povo de língua Karib que vive em Roraima, a fala 
do pregador evangélico depende de certa propriedade luminosa (auká) proveniente 
de alteridades espirituais híbridas (Merutã/Espírito Santo), mas que remete às noções 
indígenas de bem-estar e alma(s) (yeakaton, “a alma que fala”, a personificação da qualidade 
brilhante auká). Outro elemento importante é a apropriação da escrita e a materialização 
da língua Taurepang no papel através das mensagens religiosas, o que também aumenta 
a potência das palavras na língua ancestral, enquanto a alteridade linguística permanece 
reservada para os cantos.

Em A vida e a morte no “gênero autobiográfico” ameríndio, André D. F. Andrade e 
Ana M. T. Yano refletem criticamente sobre o uso da categoria “gênero autobiográfico” 

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

18

em estudos sobre cantos e gêneros discursivos ameríndios. Os autores tomam como base 
os trabalhos de Pierre Déléage (2007), sobre os caqui caqui dos Yaminawa, e de Suzanne 
Oakdale (2002, 2007) sobre os jowosi dos Kayabi, e analisam as potencialidades e 
equívocos no entendimento de determinadas artes verbais indígenas como sendo próximas 
a discursos autobiográficos, algo que, segundo os autores, representa uma tendência atual 
de pesquisas etnológicas brasileiras e das Terras Baixas da América do Sul.

Um segundo conjunto de artigos trata de alguns processos contemporâneos de 
retomada linguística que, protagonizados nas últimas décadas sobretudo pelos povos 
indígenas do Nordeste, vêm eclodindo em todo o território brasileiro nos últimos anos. 
Nas contribuições reunidas, vemos como no cerne de tais processo encontra-se uma 
potência criativa e conceitual capaz de elaborar políticas linguísticas emancipatórias 
que sirvam não só para a preservação de línguas e variedades linguísticas, e sim para a 
produção de novos arranjos de poder, levando instituições e campos de saberes diversos a 
reverem radicalmente seus métodos e a buscarem construir coletivamente estratégias de 
colaboração que sejam sensíveis (e estejam alinhadas) às teorias indígenas e aos mundos 
que elas descrevem. 

Assim, em Retomar a língua, lutar pela terra: uma reflexão a respeito da língua 
pataxó em processo de retomada, Larissa M. Portugal discute a retomada da língua Patxohã 
pelos Pataxó do Sul da Bahia, tomando-a como um movimento político intrinsecamente 
ligado à luta pela terra. Entre os Pataxó, a retomada e a defesa do território se imbricam 
no esforço de reverter o silenciamento histórico ao qual a língua foi submetida, em 
grande parte pelo projeto colonial que, perseguindo e proibindo as línguas indígenas, 
também subtraiu as terras de seus falantes. A revitalização do Patxohã ocorre por meio de 
estratégias variadas, com a escola, professores e pesquisadores indígenas desempenhando 
papel crucial na contínua autoafirmação étnica do povo. Por sua importância diacrítica, a 
retomada linguística fortalece dinâmicas de afirmação política pataxó, abrindo-se para 
uma rica rede de comunicações tanto interétnicas quanto cosmológicas que se revelam, 
por um lado, nas relações dos Pataxó com o povo (e a língua) Maxakali e, por outro, na 
reconfiguração de práticas rituais e comunicações com os encantados, entidades mais-
que-humanas.

Em Línguas Encantadas, Memórias Vivas: O Povo Kiriri do Acré e a Retomada da 
Língua Pankawá, Maria Carolina A. Branco, por sua vez, aborda o processo de retomada 
linguística do povo Ibiramã Kiriri do Acré, em Minas Gerais, apresentando-o como um 
movimento intrinsecamente conectado às dimensões espirituais e cosmopolíticas de sua 
existência. Entre os Kiriri, a retomada da língua Pankawá e o cuidado com o território se 

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

19

imbricam no esforço de reconstruir uma língua viva e situada, sendo expressão de um 
percurso histórico de alianças e experiências compartilhadas entre o povo, seus parentes, 
territórios e os entes mais-que-humanos com quem partilham o mundo – e que também 
os auxiliam na luta por segurança territorial e afirmação política. A revitalização da língua 
Pankawá ocorre por meio de saberes ancestrais, documentação histórica, materiais 
escritos e relações com os encantados, sendo a escola, também aqui, um espaço-chave 
para a elaboração de políticas linguísticas consistentes no contexto mineiro.

Já em A Antropologia e a Década Internacional das Línguas Indígenas: questões de 
ontologia e linguagem, Danilo P. Ramos reflete sobre os possíveis pontos de conexão e 
interlocução entre a disciplina antropológica e os movimentos de fortalecimento linguístico 
capitaneados por pensadores indígenas, que se intensificam com o estabelecimento da 
Década Internacional das Línguas Indígenas (DILI) pela ONU. Como já discutido acima, 
dentre as elaborações mais significativas da DILI no Brasil, encontra-se a noção de língua-
espírito, que desafia a Antropologia, a Linguística e outros campos de conhecimento a 
superarem conceitos já há muito estabelecidos, como a noção de “línguas vivas”, “línguas 
extintas”, “falantes”, etc, e a reconhecerem a diferença radical das ontologias da linguagem 
dos povos indígenas. Para isso, argumenta o autor, a etnografia da fala e o multinaturalismo 
linguístico se mostram como importantes perspectivas e metodologias de análise, desde 
que rompam com a dicotomia especialista/não especialista e concebam as línguas-espírito 
como seres ativos no processo de fortalecimento linguístico dos povos, integrando-se à 
luta mais ampla pela vida e pelo território.

Por fim, um terceiro conjunto de artigos traz uma série de contribuições focadas em 
pensar os desafios envolvidos nas interações entre as tradições e poéticas orais indígenas 
e afrodiaspóricas e as práticas textuais, editoriais, tradutórias e literárias ocidentais, 
no cerne das quais encontramos uma série de conflitos e equivocações entre diferentes 
pressupostos ontológicos sobre o mundo, a linguagem e o sujeito da enunciação. Em 
especial a questão da tradução, ganha aqui especial atenção etnográfica e densidade 
crítica, permitindo-nos perceber que sua teoria e prática podem ser inteiramente outras 
quando o lugar de onde se traduz não é mais a Europa ou o Brasil “letrados”, mas o pátio 
de uma aldeia ou o terreiro de candomblé e as concepções de corpo, pessoa e linguagem 
que se encontram enraizadas nesses espaços-mundos. 

Assim, em Nas águas de Ọ̀ṣun e Yemọja: traduções “ficcionais” do Xangô do Recife, 
Tom J. S. Carneiro realiza um instigante estudo sobre o lugar e a natureza da prática 
tradutória presente na execução, transmissão e transformação de “cantigas” (ou 
“toadas”; orikis) de candomblé no Xangô de Recife. Apresentando transcrições em yorubá 

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

20

(originalmente feitas por José Jorge de Carvalho) e traduções literais (ou “informacionais”, 
“documentais”, nos termos de Haroldo de Campos, poeta-tradutor mobilizado pelo autor), 
Carneiro mostra como os praticantes reinterpretam intuitiva e afetivamente o conteúdo 
semântico das cantigas de Ọ̀ṣun e Yemọja durante a performance ritual, mudando e 
recriando constantemente seus sentidos e, com isso, ressignificando continuamente a 
própria mitologia e cosmologia iorubá

Já em Além das palavras: análise, tradução e comentário de um canto Kĩsêdjê, Osíris 
Veríssimo busca retraduzir o canto de abertura da Festa do Rato dos Kĩsêdjê, canto que foi 
registrado por Anthony Seeger nos anos 1970, durante seu trabalho de campo com este 
povo indígena falante de uma língua Jê. Inspirando-se na etnopoética norte-americana 
e, mais especificamente, na proposta de “tradução total” de Jerome Rothenberg, o 
interessante exercício realizado por Veríssimo parte da recuperação crítica de elementos 
rítmicos, sonoros e coreográficos da performance original que haviam sido abandonados 
pela transcrição e tradução de Seeger, para chegar a uma proposta de tradução que 
ultrapassa os limites do conteúdo estritamente semântico do canto.

Em Poética da densidade para sustentar o céu: tradução, estratégias xamânicas e 
abertura ontológica, Janaína Tatim, por sua vez, faz uma interessante análise do processo 
de fabricação e da composição da voz narrativa e da poética xamânicas no livro A queda do 
Céu: palavras de um xamã yanomami, de Davi Kopenawa e Bruce Albert (2010). Indagando-
se a respeito da noção de “tradução densa” elaborada por Albert em seu Post-scriptum, 
Tatim mostra como ela vai muito além do tradicional e estrito domínio da tradução 
interlinguística, instaurando um vertiginoso exercício dialógico de tradução conceitual e 
criativa que busca criar em seus leitores uma “abertura ontológica” a outros mundos e 
modos de pensar.

Já Adalberto Müller, em Pierre Clastres e os Guarani Mbyá: políticas da tradução, 
revisita o clássico Le Grand Parler: mythes et chants sacrés des indiens guarani (1974) a 
fim de mostrar como a maneira como o antropólogo francês edita, apresenta e traduz 
as distintas modalidades expressivas do pensamento poético-conceitual dos povos 
guarani reunidas por ele nesse livro (e que foram registradas por diferentes pessoas, 
em diferentes contextos e épocas) expressam uma “política da tradução que parece se 
encaixar perfeitamente à teoria política desenvolvida em A sociedade contra o Estado”. 
Sem negar a importância e potência de tal antropologia política, ele propõe, contudo, uma 
retradução poética de alguns cantos do também clássico Ayvy Rapyta (1959) organizado 
e traduzido por León Cadogan (e parcialmente incluído por Clastres em sua coletânea), 
mostrando como tal exercício revela outras possibilidades de compreender as relações 
entre ontologia e poética no pensamento ameríndio e guarani.

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

21

Alexandre Nodari, por sua vez, também se propõe a reabrir e transformar nossa 
recepção e percepção de uma obra clássica; dessa vez, o romance Macunaíma, de Mário 
de Andrade. Em “O velho Inácio makuxi” e a “lenda indianizada de Noé”: uma hipótese 
sobre o rapsodo de Macunaíma, Nodari vai ao encontro de um interlocutor indígena até 
então esquecido, ou deliberadamente ignorado, pela farta fortuna crítica consagrada à 
obra modernista, e que, no entanto, como ele procura mostrar, “desempenha um papel 
determinante” para a compreensão da prosódia e do modo como são costuradas “a 
multiplicidade heterogênea de mitos” que são mobilizados na composição formal do livro.

Por fim, em Um conto canibal, Gustavo de Godoy e Silva, leva à frente e desdobra 
boa parte das questões e procedimentos acima elencados. Partindo de uma narrativa 
mítica sobre a origem da plumária dos Ka’apor (registrada no âmbito de um projeto de 
documentação das artes narrativas desse povoameríndio realizado em parceria com 
Sanches de Abreu, acima mencionado), Godoy e Silva busca dar sequência ao fluxo de 
variações e retraduções sem fim característico da mitopoiesis ameríndia, colocando-se 
ele próprio como narrador-executor-retradutor de uma nova versão do mito, que ao se 
deslocar para um registro literário se abre à interação com poéticas tais como as de João 
Guimarães Rosa, Manuel de Barros ou mesmo Mário de Andrade.

***

Deste modo, o dossiê Ontologia e Linguagem: documentação, retomadas linguísticas 
poéticas da tradução buscou reunir esforços recentes de pesquisadores (as) de diferentes 
áreas em perspectiva interdisciplinar dos estudos da linguagem de abrirem-se a este campo 
de problemáticas sobre modos de ser da linguagem e modos de produção da alteridade 
a entrelaçar reflexão-vivência-pessoa-linguagem. Este campo não se configura a partir 
de uma proposta teórico-metodológica única ou fechada, mas sim de problematizações 
que partem de tensionamentos e engajamentos coletivos que reverberam no trabalho de 
documentação e descrição linguísticas, no planejamento para retomadas e revitalização 
linguística, nas poéticas da tradução e nos levantamentos sobre diversidade linguística. 

Nesse sentido, foram apresentadas as linhas da Descolonialidade e Línguas Espírito, 
formulada de modo coletivo por linguistas indígenas em artigo e documentos políticos do 
GT da DILI no Brasil, e a do Multinaturalismo linguístico, concebida a partir de trabalhos 
etnográficos alinhados à virada ontológica em Antropologia. Ambas as linhas consolidam 
problemáticas e modos de reflexão que contribuem para repensar a abordagem etnográfica 
em estudos e documentações linguísticas e de artes verbais, incluindo espíritos, animais, 
plantas como membros ativos das comunidades de fala transespecíficas. 

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

22

Essas linhas contribuem para o fortalecimento de ações de coletivos indígenas 
engajados em processos de retomada linguística de contraposição às classificações 
científicas de suas línguas como mortas ou extintas, impondo a necessidade de criação 
colaborativa de novos métodos e estratégias para entendimento de graus de vitalidade. 
Essas linhas ajudam também a repensar a questão da tradução de poéticas orais indígenas 
e afrodiaspóricas que se estabelecem a partir de outras sensibilidades e criatividades 
estéticas e agenciais. 

Trata-se, assim, de um novo horizonte de desafios para entendimentos sobre a 
comunicação e a linguagem, cujas possibilidades e desdobramentos começamos apenas a 
entrever.

Referências

Blaser, Mario (2013). Ontological conflicts and stories of peoples in spite of Europe: toward 
a conversation on political ontology. Current Anthropology 54 (5), pp. 547-68. 

Blaser, Mario (2014). The political ontology of doing difference and sameness. Theorizing 
the Contemporary. Cultural Anthropology website, January 13. 

Bonfim, Evandro de Souza (2017). Kurâ Itanro: Cosmopolítica e Língua entre os Bakairi. 
Revista Ñanduty, 5(6), pp. 30-36. 

BRASIL. Presidência da República. Decreto nº 7.387, de 9 de dezembro de 2010. Institui 
o Inventário Nacional da Diversidade Linguística e dá outras providências. Brasília, DF: 
Presidência da República, Casa Civil, Subchefia para Assuntos Jurídicos, 2010.

_____. Lei nº 10.436, de 24 de abril de 2002. Dispõe sobre a Língua Brasileira de Sinais. 
2002.

Ministério da Cultura. Iphan. Portaria Iphan nº 586, de 11 de dezembro de 2006. Dispõe 
sobre o reconhecimento de grupo de trabalho criado por instituições governamentais e 
não governamentais para tratar de políticas públicas voltadas à preservação e proteção 
do multilingüismo no país. Brasília, DF: Iphan, 2006.

BRASIL. Ministério dos Povos Indígenas (2024a). Cartilha Línguas Indígenas de Sinais 
(LIS). Brasília, DF: Ministério dos Povos Indígenas.

BRASIL. Ministério dos Povos Indígenas (2024b). Cartilha Braslind: o caminho para as 
línguas ancestrais. Brasília, DF: Ministério dos Povos Indígenas.

Cadogan, León (2015). Ayvu Rapyta. Textos míticos de los Mbyá-Guaraní del Guairá. Edición 
Bartomeu Melià; Antonio Caballos. Asunción: CEADUC/CEPAG.

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

23

Clastres, Pierre (1974). Le Grand Parler: mythes et chants sacrés des indiens guarani. Paris: 
Éditions du Seuil. 

Década Internacional das Línguas Indígenas (2022). Na Carta de Belém das Línguas 
dos povos indígenas do Brasil. In Seminário Viva Língua Viva de 22/11/2022, Belém. 
Disponível em: https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 
2025.

Década Internacional das Línguas Indígenas (2023a). Diretrizes para a criação de políticas 
linguísticas para o fortalecimento das línguas indígenas no Brasil. Manaus. Disponível em: 
https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 2025. 

Década Internacional das Línguas Indígenas (2023b). Propostas do GT Nacional da Décadas 
das Línguas Indígenas para subsidiar o Departamento de Línguas e Memória Indígena. 
Disponível em: https://www.decadalinguasindigenasbr.com; Acesso em: 10 de março de 
2025. 
 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (2016). Guia de pesquisa e 
documentação para o INDL: patrimônio cultural e diversidade linguística. Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Brasília-DF.

De la Cadena, Marisol (2010). Indigenous cosmopolitics: conceptual reflections beyond 
politics as usual. Cultural Anthropology 25 (2), p 334 - 70.

Descola, Philippe (2005). Par-delà nature et culture. Paris: Éditions Gallimard. 

Durazzo, Leandro; Bonfim, Evandro de Souza (2023). A área etnolinguística das línguas 
encantadas. In C. Severo & M. Buzato (ed.), Cosmopolítica e linguagem (pp.129-141). 
Araraquara: Letraria.

Durazzo, Leandro. (2019). Cosmopolíticas Tuxá: conhecimentos, ritual e educação a partir 
da autodemarcação de Dzorobabé. Tese de doutorado. PPGAS/ Universidade Federal do 
Rio Grande do Norte, Natal, RN, Brasil.

____ (2022). O estatuto encantado das línguas indígenas: comunicação mais-que-humana e 
revitalização linguística. In C. Severo (ed). Políticas e direitos linguísticos: revisões teóricas, 
tema atuais e propostas didáticas (pp. 149-168). SP: Pontes Editores.
 
Evens, Terence (2008). Anthropology as Ethics: Nondualism and the Conduct of Sacrifice. 
Oxford & New York : Berghahn Books. 

Galucio, Moore & Van der Voort, (2018). MOORE, D. O patrimônio linguístico do Brasil: 
novas perspectivas e abordagens no planejamento e gestão de uma política da diversidade 
linguística. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, nº 38, pp. 194-219.

Dossiê "Ontologia e Linguagem"



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

24

Jan David; Heurich, Guilherme (2018). Language in the Amerindian imagination: An 
inquiry into linguistic natures. Language & Communication, 63, pp. 1-08. 

Hauck, Jan (2023). Language otherwise: linguistic natures and the ontological challenge. 
Journal of Linguistic Anthropology, 33 (1). pp. 4-24.  

____(2023). A linguagem de outro jeito: as naturezas linguísticas e o desafio ontológico. In 
C. Severo; M. Buzato (eds). Cosmopolítica e linguagem (pp. 41-75). Araraquara: Letraria. 

Holbraad, Martin & Pedersen, Morten Axel (2017). The ontological turn: An anthropological 
exposition. Cambridge, Cambridge University Press. 
 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Censo Demográfico 2022: Etnias e 
Línguas Indígenas – Principais Características Sociodemográficas. Rio de Janeiro: IBGE, 
2022.
 
Ingold, Tim. 2018. When ANT meets SPIDER: Social theory for arthropods. In C. Knappet 
and L. Malafouris (eds.), Material Agency: Towards a Non-Anthropocentric Approach pp. 
209-215. New York: Springer.

____ (2014). That’s enough about ethnography!. Hau: Journal of Ethnographic Theory, 4(1), 
pp. 383– 95. 

Kohn, Eduardo (2008). “How dogs dream: Amazonian natures and the politics of trans- 
species engagement”. American Ethnologist 34 (1): pp. 3-24. 

Kopenawa, Davi; Albert, Bruce (2015. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
São Paulo: Companhia das Letras.

Maniglier, Patrice (2023). A vida enigmática dos signos. Florianópolis: Cultura e Barbárie.

Oliveira, Luiz Eduardo (ed.) (2010). A legislação pombalina sobre o ensino de línguas: suas 
implicações na educação brasileira (1757-1827). Maceió: Edufal.
 
Ramos, Danilo Paiva (2023). A escuta dos sopros: xamanismo e proposições ontológicas 
sobre a linguagem no Alto Rio Negro. In A. Barcelos Neto; L. Pérez-Gil & D. P. Ramos (ed.), 
Xamanismos ameríndios: expressões sensíveis e ações cosmopolíticas (pp. 157-188). São 
Paulo: Hedra.

____ (2024). La escucha de los soplos: Chamanismo y proposiciones ontológicas sobre el 
linguaje em el Alto Río Negro, Amazonas. Tipití, v. 20, n. 2.

Rubim, Altaci; Bonfim, Anari; Meirelles, Sâmela (2022). Década internacional das línguas 
indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena na construção de políticas 
linguísticas. Work. Pap. Linguist. 23 (2) Florianópolis, pp.154-177.

Danilo Paiva Ramos, Ian Packer, Evandro Bonfim e Leandro Durazzo



Revista de @ntropologia da UFSCar, 17 (1), jan./jun. 2025

25

Scott, Michael (2007). The Severed Snake: Matrilineages, Making Place, and a Melanesian 
Christianity in Southeast Solomon Islands. Durham, NC: Carolina Academic Press. 
 
Severo, Cristine; BUZATO, Marcelo (ed) (2023). Cosmopolítica e linguagem. Araraquara: 
Letraria, 2023. 
 
Silva Meirelles, Sâmela R.; Durazzo, Leandro (2025). Spirit languages, sacred sciences: 
Indigenous language commitment as a cosmopolitical interculturality. In TAVARES, Vander 
(d.). Researching Interculturality in Post-colonial Contexts: Indigenous perspectives and 
beyond. New York/London: Routledge, pp. 121-134.
 
Strathern, Marilyn (1987). “An awkward relationship: the case of feminism in anthropology”. 
Signs 12 (2), pp. 276-92. 
 
Stengers, Isabelle (2011). Cosmopolitics II. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

____. (2015). No tempo das catástrofes. São Pulo: Cosac Naify. 
 
Viveiros de Castro, Eduardo (2015). Who is afraid of the ontological wolf? Some comments 
on an ongoing anthropological debate. The Cambridge Journal of Anthropology 33 (1), pp. 
2-17. 
 
Wagner, Roy (2010). Coyote Anthropology. Lincoln and London: University of Nebraska 
Press.

Walsh, Catherine (2009). Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de 
nuestra época. Universidad Andina Simón Bolivar, Ediciones Abya-Yala: Quito, 2009. pp.14-
15.

Dossiê "Ontologia e Linguagem"


